


Enige Antwoorden van de Moeder



De Moeder

Enige Antwoorden van
de Moeder

Sri Aurobindo Ashram, Pondicherry



VOLUME 16

VERZAMELDE WERKEN VAN DE MOEDER
Tweede Editie
ISBN 81-7058-670-4
© Sri Aurobindo Ashram Trust 1987, 2004
Gepubliceerd door Sri Aurobindo Ashram Publication Department
Pondicherry - 605 002
Website: http://sabda.sriaurobindoashram.org

Gedrukt in Sri Aurobindo Ashram Press, Pondicherry
PRINTED IN INDIA



De Moeder in 1970






Uitgevers Notitie

Dit deel bevat de correspondentie van de Moeder met veertien personen; op
één na waren ze allemaal lid van de Sri Aurobindo Ashram. Het materiaal
bestrijkt een periode van vijfenveertig jaar, van 1927 tot 1972. De vroegste
stukken zijn brieven van de Moeder aan haar zoon; de laatste zijn korte
gedachten en gebeden geschreven in het notitieboekje van een jonge discipel.
Elk van de correspondentie wordt in chronologische volgorde gepresenteerd,
met uitzondering van Serie Zes, die op thema is gerangschikt. Twee
correspondentie is in het Engels geschreven; twaalf zijn geheel of gedeeltelijk
in het Frans geschreven en verschijnen hier in vertaling. Meer informatie is te
vinden in de Notitie bij de Teksten.



Inhoud

SEIIE E@N ... e h ettt 12
Brieven van de Moeder @an Haar ZOON ...........ooiiiiiiiiiiiiiie e e 12

SEIIE TWEE ...ttt a ekttt h et e e a et bt e a et e b e et b e e ea e b et ene e be e r e 18
SOIIE TWEBE ...ttt b et b ettt et nh e b 20
Brieven aan €6N Sadhak .........c..ooiiiiiiiii e 20

ST (1 BT PRSPPSO 53
SOIIE AT ...ttt b e 55
Brieven aan "Mijn kleine glimlach" ......... .o e 55

T (I OO PSPPI OTPRRPPR 87
SEIIE VI ...ttt e et 89
Brieven @an €8N SAURNEK .............ccccuuiiiiiiii e 89

T 1= N PR 94
=Ty 1= 0 PP UP VST OPPPRTI 96
Brieven @an €8N KINd ..........ooiiiiie e s 96

SEIIE ZBS ...ttt h e E bt h bt b et h et nh e en et e n e 124
SOIIE ZBS ...t ettt 126
Brieven aan een JoNge Sadh@kK ...........coiuiiiiiiiiiii e 126

SEOIIE ZEVEN ...ttt bt h et e e e nh e e bt e e 160
SOIIE ZBVENN ...t 162
Brieven @aan €N SAANAK .........c.eoiiiiiiiii e 162

SO ACKT et b e s 175
SEIE ACRL ...t 177
Brieven aan een JONge BEGeIBIET .........oouviiiiiiiiiee e 177

T 1= N =Y 1= o S 192
=T 1= A (=T (=Y S SO PRPPP 193
Brieven aan €en JONGE LEIaar.........cooiiiiiiiiiiiee et 193

ST TR 1= o O S TP P PP PPP PSP 204
SOIIE T ...ttt bttt h e bttt h e bttt na et b 206
Brieven aan een Jonge Begeleiter ...t s 206



ST <IN = R 277

=T 1= | S P PP 279
Brieven @aan €N SAANAK .........ccoiiiiiiiii e 279

SEIIE TWAANS ...ttt bbbttt b 308
SEIIE TWAANT ...ttt b ettt 310
Brieven @aan €eN SUAENT ..........oo i e 310

ST o B =T 4 1= o ST P TS PUP U SOPR 317
SEIIE DBITIEN ...ttt bbb 319
Brieven aan €eNn SUAENT ..........oo i 319

SEIHE VEBEITIEIN ...ttt e e e bt e ettt eab e e s bt e e n e e nane e e nre e s 327
SEIIE VBOITION ...ttt bttt bbbt 329
Brieven aan €N SAANAK .........ceoiiiiiiiii e 329

INOOE OVEI 08 TEKSION ...ttt ettt et e et e e ente e e as 342



Enige Antwoorden van de Moeder

Serie Een

10



11



Serie Een

Brieven van de Moeder aan Haar Zoon

Onze gemeenschap groeit steeds meer; we zijn bijna dertig (exclusief
degenen die verspreid over India wonen); en ik ben verantwoordelijk
geworden voor dit alles; ik sta centraal in de organisatie, zowel op materieel
als spiritueel vlak, en je kunt je gemakkelijk voorstellen wat dat betekent. We
bewonen al vijf huizen, waarvan één ons eigendom is; anderen zullen volgen.
Nieuwe rekruten komen uit alle delen van de wereld. Met deze uitbreiding
ontstaan er nieuwe activiteiten en ontstaan er nieuwe behoeften die nieuwe
vaardigheden vereisen.

16 januari 1927

Ik denk dat ik je al over onze vijf huizen heb verteld; vier ervan staan
aaneengesloten in één vierkant blok dat aan alle kanten omgeven is door
straten en bestaat uit verschillende gebouwen met binnenplaatsen en tuinen.
We hebben zojuist een van deze huizen gekocht, gerenoveerd en comfortabel
ingericht en onlangs hebben we ons daar gevestigd, Sri Aurobindo en ikzelf,
evenals vijf van de naaste discipelen.

We hebben de huizen met elkaar verbonden door openingen in enkele
buitenmuren en bijgebouwen, zodat ik vrij in ons kleine koninkrijk kan
rondlopen zonder de straat op te hoeven — dat is best aardig. Maar ik heb het
nu drukker dan ooit, en ik kan zeggen dat ik op dit moment haast heb om je te
schrijven.

16 februari 1927

Het is waar dat ik al lange tijd niet heb geslapen in de gebruikelijke zin van het
woord." Dat wil zeggen, ik val nooit in de onbewustheid die het teken is van
de gewone slaap. Maar ik geef mijn lichaam wel de rust die het nodig heeft,
namelijk twee of drie uur liggen in een toestand van absolute
onbeweeglijkheid waarin het hele wezen, mentaal, psychisch, vitaal en fysiek,
in een volledige rusttoestand komt van volmaakte vrede, absolute stilte en
totale onbeweeglijkheid, terwijl het bewustzijn volkomen wakker blijft; of ik ga
over tot een innerlijke activiteit van een of meer zijnstoestanden, een activiteit
die het occulte werk vormt en die, overbodig om te zeggen, ook volkomen
bewust is. Ik kan dus in alle waarheid zeggen dat ik gedurende de
vierentwintig uur, die dus een ononderbroken reeks vormen, nooit mijn
bewustzijn verlies en dat ik geen gewone slaap meer ervaar, terwijl ik mijn
lichaam nog steeds de rust geef die het nodig heeft.

' Geschreven naar aanleiding van een krantenartikel waarin stond dat de Moeder al enkele maanden
niet had geslapen.

12



3juli 1927

In deze brief stuur ik je een paar foto's van de Ashram, die je ongetwijfeld
zullen interesseren, omdat ze je een idee geven, hoe onvolledig en
onnauwkeurig ook, van de omgeving waarin ik woon; in ieder geval zullen ze
een zeer beperkte indruk geven, want de Ashram bestaat momenteel uit
zeventien huizen, bewoond door vijfentachtig of negentig mensen (het aantal
varieert afhankelijk van het komen en gaan van mensen).

Ik stuur je ook de gesprekken 14 en 15. Ik hoop dat je in verschillende
delen de volledige reeks van de eerste dertien hebt ontvangen; ik heb ze je
laten toesturen zodra ze zijn gepubliceerd.?

25 augustus 1929

Ik zal niet proberen te reageren op je mening over de "gesprekken", hoewel er
bepaalde punten zijn die je niet volledig lijkt te hebben begrepen; maar ik
veronderstel dat een tweede lezing later, op je gemak je in staat zal stellen
om de delen te begrijpen die je in eerste instantie ontgingen. Bovendien
pretenderen deze "gesprekken" niet hun onderwerpen uit te diepen of ze zelfs
maar grondig te behandelen. Het zijn eerder hints met een pragmatisch dan
didactisch doel; ze vormen een soort morele stimulans, bedoeld om degenen
die onderweg zijn, aan te sporen en te motiveren. Het is waar dat in mijn
antwoorden veel aspecten van de vraag zijn verwaarloosd die met interesse
hadden kunnen worden onderzocht — dat zal een andere keer zijn.

21 oktober 1929

De Ashram wordt een steeds interessantere instelling. We hebben nu ons
eenentwintigste huis; het aantal betaalde werkers van de Ashram (arbeiders
en bedienden) is opgelopen tot zestig of vijfenzestig, en het aantal
Ashramleden (de discipelen van Sri Aurobindo die in Pondicherry wonen)
varieert tussen de vijfentachtig en honderd. Vijf auto's, twaalf fietsen, vier
naaimachines, een dozijn typemachines, vele garages, een
autoreparatiewerkplaats, een  elektriciteitsbedrijf, = een  bouwdienst,
naaiafdelingen (Europese en Indiase kleermakers, borduursters, enz.), een
bibliotheek en leeszaal met enkele duizenden boeken, een fotografische
dienst, algemene winkels met een grote verscheidenheid aan goederen, bijna
allemaal geimporteerd uit Frankrijk, grote tuinen voor bloemen, groenten en
fruit, een zuivelfabriek, een bakkerij, enz., enz.! — je ziet dat het geen
kleinigheid is. En aangezien ik voor dit alles zorg, kan ik met recht zeggen dat
ik het druk heb.

23 augustus 1930

2 Deze vijftien "gesprekken" zijn gepubliceerd in Questions and Answers 1929-1931, CWM, Vol. 3, pp.
1-120.

13



Ik heb ook de Grande Revue® ontvangen en ik heb het artikel dat je noemt
gelezen. Ik vond het nogal saai, maar verder niet slecht. Maar de Mukerjee
die daar wordt geciteerd, moet vele jaren hebben bestaan buiten India (in
Amerika, geloof ik) en is volledig verwesterd; anders zou hij Gandhi en
Tagore niet noemen als de twee populairste figuren in India. Integendeel, het
is juist buiten India dat ze het populairst zijn; en voor buitenlanders lijken deze
twee mannen de enigen te zijn die het Indiase genie vertegenwoordigen. Dit
is verre van waar, en als ze zo bekend zijn in Westerse landen, komt dat
waarschijnlijk doordat hun status het begrip van het Westerse denkvermogen
niet te boven gaat.

India heeft veel grotere genieén dan deze en op de meest
uiteenlopende gebieden: wetenschappelijk, literair, filosofisch en spiritueel.
Het is waar dat de jongeren uit Shantiniketan verfiind overkomen, maar
zonder enige kracht of energie voor realisatie. Wat Gandhi's jongeren betreft,
zij hebben misschien meer energie en daadkracht, maar ze zitten gevangen
tussen de vier muren van een paar bekrompen ideeén en een beperkt
denkvermogen.

Ik herhaal, er is beter, veel beter in India, maar dit India geeft niet om
internationale glorie.

4 augustus 1931

Even iets over uw opmerking dat het krijgen van kinderen de enige manier is
om de mensheid in stand te houden. Ik heb dit nooit ontkend, maar ik wil
eraan toevoegen dat er in dit opzicht niets te vrezen valt; als het de bedoeling
van de natuur is om de mensheid in stand te houden, zal ze altijd zoveel
mensen vinden als ze nodig heeft om haar plan uit te voeren. De aarde zal
zeker nooit te kampen hebben met een tekort aan mensen.

28 september 1931

De dingen die verwacht worden... alleen die kunnen de treurige toestand die
je in je brief van 9 oktober beschrijft, verhelpen; en die beperkt zich zeker niet
tot de kleine staten van Midden-Europa. Wat je hebt beschreven, is vrijwel de
toestand van de hele wereld: wanorde, verwarring, verspilling en ellende.

Het heeft echter geen zin om te klagen en te zeggen: Waar ga je
naartoe! De uiteindelijke ineenstorting, het algemene bankroet lijkt
overduidelijk genoeg... tenzij... Er is altijd een "tenzij" in de geschiedenis van
de aarde; en altijd, wanneer verwarring en vernietiging hun climax lijken te
hebben bereikt, gebeurt er iets en ontstaat er een nieuw evenwicht dat het
leven van aftakelende beschavingen en menselijke samenlevingen in waanzin
nog een paar eeuwen verlengt.

3 Een literair maandblad dat tot 1939 in Frankrijk werd uitgegeven.

14



Denk niet dat ik een pessimist ben. Ik hou absoluut niet van de dingen
zoals ze zijn. lk geloof echter niet dat ze erger zijn dan ze al vele malen
eerder zijn geweest. Maar ik wil dat ze anders zijn, ik wil dat ze harmonieuzer
en oprechter zijn. Oh, de gruwel van de leugen verspreidt zich overal op
aarde en heerst de wereld met haar wet van de duisternis! |k geloof dat haar
heerschappij lang genoeg heeft geduurd; dit is de meester die we nu moeten
weigeren te dienen. Dit is de grote, de enige remedie.

3 november 1931

Na lange tijd was ik blij uw brief van 5 januari te ontvangen, vooral omdat je
Pondicherry beschouwt als een ideale rustplaats. Toegegeven, ik denk dat
het een perfecte kuur zou kunnen zijn voor de rustelozen — zelfs als men
afleiding zoekt, is er geen; aan de andere kant is de zee prachtig, het
landschap is uitgestrekt en de stad is erg klein: vijf minuten rijden en je bent
eruit; en, te midden van dit alles, is de Ashram een condensatie van
dynamische en actieve vrede, zozeer zelfs dat iedereen die van buitenaf komt,
zich in een andere wereld voelt. Het is inderdaad iets van een andere wereld,
een wereld waarin het innerlijke leven het uiterlijke beheerst, een wereld waar
dingen gedaan worden, waar werk niet wordt verricht voor een persoonlijk
doel, maar op een onbaatzuchtige manier voor de verwezenlijking van een
ideaal. Het leven dat we hier leiden, is even ver verwijderd van ascetische
onthouding als van een enerverend comfort; Eenvoud is hier de regel, maar
een eenvoud vol variatie — een verscheidenheid aan beroepen, activiteiten,
smaken, neigingen, naturen; iedereen is vrij om zijn leven naar eigen inzicht
in te richten, de discipline is gereduceerd tot het minimum dat nodig is om het
bestaan van 110 tot 120 mensen te organiseren en bewegingen te vermijden
die schadelijk zouden zijn voor het bereiken van ons yogadoel.

Wat vind je hiervan? Is het niet verleidelijk? Zul je ooit tijd of de
mogelijkheid hebben om hierheen te komen? Laat me hopen op een bezoek.

Ik wil je graag onze "vestiging" laten zien. Er zijn net vier huizen
bijgekomen die ik op mijn naam heb gekocht om de juridische details te
vereenvoudigen; maar het spreekt voor zich dat ik ze niet bezit. Ik denk dat ik
de situatie al aan je heb uitgelegd en ik wil van deze gelegenheid
gebruikmaken om je eraan te herinneren. De Ashram met al zijn onroerend
goed en roerende goederen is eigendom van Sri Aurobindo. Dankzij zijn geld
kan ik de bijna enorme uitgaven die ermee gepaard gaan, dekken (ons
jaarlijkse budget bedraagt gemiddeld één lakh roepie, wat tegen de huidige
wisselkoers overeenkomt met ongeveer 650.000 frank); en als mijn naam
soms verschijnt (op bankrekeningen, bij de aankoop van huizen, auto's, enz.),
is dat, zoals ik je al vertelde, een kwestie van gemak voor de papieren en
handtekeningen, aangezien ik degene ben die alles "beheert", maar niet
omdat ik ze echt bezit. Je zal gemakkelijk begrijpen waarom ik je dit allemaal
vertel; het is zodat je er voor de zekerheid rekening mee kunt houden.

10 februari 1933

15



Uw laatste brief verwijst naar actuele gebeurtenissen en verraadt enige
bezorgdheid die zeker niet ongegrond is. In hun onwetende onbewustheid
zetten mensen krachten in beweging waarvan ze zich niet eens bewust zijn,
en al snel raken deze krachten steeds verder buiten hun controle en
veroorzaken ze desastreuze gevolgen. De aarde lijkt bijna volledig te
schudden door een vreselijke aanval van politieke en sociale epilepsie,
waardoor de gevaarlijkste vernietigende krachten hun werk doen. Zelfs hier,
in dit arme hoekje, zijn we niet ontsnapt aan de algemene kwaal. Drie of vier
dagen lang waren de krachten die aan het werk waren lelijk en konden ze
terecht angst en grote verwarring veroorzaken begon door te dringen. Ik moet
zeggen dat onder de omstandigheden de gouverneur (Solmiac) grote
vriendelijkheid en vastberadenheid toonde. Zijn goede wil is boven alle lof
verheven. Uiteindelijk liep het allemaal goed af, gezien de moeilijke
omstandigheden. Maar nu zitten meer dan 14.000 arbeiders zonder werk. De
grootste fabriek is gesloten, niemand weet hoe lang, en de andere is
afgebrand.

Het teken des tijds lijkt een volledig gebrek aan gezond verstand. Maar
misschien zien we het gewoon zo omdat nabijheid ons alle details laat zien.
Van een afstand vervagen de details en worden alleen de hoofdlijnen
zichtbaar, wat de omstandigheden een iets logischer aspect geeft.

Het kan zijn dat het leven op aarde altijd al een chaos is geweest — wat
de Bijbel ook mag zeggen, het Licht heeft zich nog niet laten zien. Laten we
hopen dat het niet lang op zich laat wachten.

23 augustus 1936

Er wordt in Genéve een klein boekje uitgegeven met een lezing die ik in 1912
heb gehouden, meen ik. Het is wat verouderd, maar ik wilde hun
enthousiasme niet temperen. |k had het "De Centrale Gedachte" genoemd,
maar ze vonden dat iets te filosofisch, dus is het veranderd in "De
Allerhoogste Ontdekking".* Nogal pompeus naar mijn smaak, maar...

24 april 1937

Over recente gebeurtenissen gesproken, u vraagt me "of het een gevaarlijke
bluf was" of dat we "ternauwernood aan een ramp ontsnapten". Tegelijkertijd
aannemen zou dichter bij de waarheid liggen. Hitler blufte zeker, als je dat
schreeuwen en dreigen noemen wilt met de bedoeling degenen met wie je
praat te intimideren en zoveel mogelijk te krijgen. Tactiek en diplomatie
werden gebruikt, maar aan de andere kant zijn er achter elke menselijke wil
krachten aan het werk die niet menselijk van oorsprong zijn en die bewust
naar bepaalde doelen streven. Het spel van deze krachten is zeer complex en
ontgaat het menselijk bewustzijn over het algemeen; maar voor het gemak
van uitleg en begrip, kunnen ze worden onderverdeeld in twee belangrijke
tegengestelde tendensen: zij die werken voor de vervulling van het Goddelijke

4 Gepubliceerd in Words of Long Ago, CWM, Vol. 2, blz. 40 — 46.

16



werk op aarde, en zij die zich tegen deze vervulling verzetten. De
eerstgenoemden hebben weinig bewuste instrumenten tot hun beschikking.
Het is waar dat in dit geval kwaliteit ruimschoots compenseert voor kwantiteit.
Wat de antigoddelijke krachten betreft, die hebben er maar te veel om uit te
kiezen, en ze vinden altijd willen die ze tot slaaf maken en individuen die ze
tot volgzame, maar bijna altijd onbewuste marionetten maken. Hitler is een
uitgelezen instrument voor deze antigoddelike krachten die geweld,
omwenteling en oorlog willen, omdat ze weten dat deze dingen de werking
van de goddelijke krachten vertragen en belemmeren. Daarom was een ramp
heel dichtbij, ook al wilde geen enkele menselijke regering dat bewust. Maar
koste wat kost mocht er geen oorlog komen en daarom is oorlog voorlopig
vermeden.

22 oktober 1938

17



Serie Twee

18



19



Serie Twee

Brieven aan een Sadhak

Aan de sadhak die verantwoordelijk was voor de Sri Aurobindo Ashram
Building Department in de jaren 30 en begin jaren 40.

Zonde hoort bij de wereld en niet bij yoga.

*

Door zijn manier van denken, voelen en handelen straalt ieder trillingen uit die
Zijn eigen atmosfeer vormen en trekt hij op natuurlijke wijze trillingen van
vergelijkbare aard en kwaliteit aan.

Zolang je in staat bent iemand te verslaan, open je de deur voor de
mogelijkheid om zelf verslagen te worden.

*

Je verwacht dat degenen die met je samenwerken genieén zijn. Dat is niet
helemaal eerlijk.

Ik heb je briefje voor waszeep gezien. Je kreeg de laatste op 22 maart. Dat is
slechts 716 dagen, terwijl een stuk zeep 30 dagen mee moet gaan. Het is
overduidelijk dat je koelie de zeep steelt, en ik ben niet van plan hem
waszeep te geven. Er moet een manier gevonden worden om hem te
controleren; Woorden hebben geen zin.

(Deze keer heb ik de zeep goedgekeurd.)

*

X is aan een nieuw notitieboekje begonnen, maar het lijkt me dat hij het vorige
nog niet af had.

Ik zie helemaal niet de noodzaak in om het notitieboekje elke maand te
vervangen. Wilt u controleren of het vorige boek daadwerkelijk af is of niet, en
dienovereenkomstig handelen?

In de toekomst zal ik verplicht zijn om het voltooide notitieboekje te
vragen voordat ik een nieuw kan goedkeuren. Dat wil zeggen, elke keer dat
een notitieboekje verlengd moet worden, moet het voltooide notitieboekje
tegelijk met het briefje voor het nieuwe notitieboekje naar mij worden
opgestuurd.

Ik zie niet de noodzaak in om een lege pagina aan het begin te laten.

20



Y klaagt dat er cementstof in het veevoer valt wanneer het op de veranda
wordt klaargemaakt.

Misschien is dit wel de reden dat de ossen ziek worden. Een van deze
arme dieren is vreselijk mager geworden. Ik heb het vanochtend gezien.

Kijk alstublieft of er een betere oplossing kan worden getroffen.

*

(Over het vergroten van een badkamer)

Hij lijkt me ruim voldoende. Ze zijn niet van plan hun badkamer als balzaal te
gebruiken, neem ik aan.

Hoe kan het dat je al twee dagen niets met me hebt gezegd over de baktafel?
Als die niet meteen gerepareerd wordt, hebben we geen brood meer te eten.
Het werk moet onmiddellijk gedaan worden.

*

Ik voel me niet op mijn gemak in de eetkamer. Een ongeluk kan niet worden
voorkomen door alleen maar te zeggen: "er gebeurt niets". Jouw mentale
gesteldheid mag dan sterk zijn, maar de tegenovergestelde gesteldheid is
minstens zo sterk als die van jou — en we mogen de tegenkrachten nooit
uitdagen.

Ik vraag je alle koppigheid te laten varen en volkomen oprecht te zijn.
Ga kijken zonder vooropgezet idee.

Ga eerliik en zorgvuldig kijken, overal; bedenk dat er zo'n dertig
mensen eten en als er iets gebeurt, wat een vreselijke zaak dat zou zijn — en,
met het besef van uw volledige verantwoordelijkheid, kom morgenochtend,
met een definitief en definitief antwoord — ik zal je woord vertrouwen.

P.S. Natuurlik verwacht ik niet dat je vanavond gaat, maar
morgenochtend.

14 december 1931

In Cycle House brak een teakhouten bank, waardoor een metselaar die
op een plank stond en op die bank rustte, ten val kwam. De metselaar
raakte niet gewond. Het incident herinnerde Z eraan dat het tussen
13.30 en 15.30 uur op donderdag Rahukal is.®

5 Rahukal: een ongunstige periode elke dag, volgens lokaal bijgeloof.

21



Het is altijd beter om dergelijke bijgeloven NIET te onthouden. Het is de
suggestie die in deze gevallen werkt — meestal een suggestie in het
onderbewuste; maar deze wordt sterker wanneer men bewust wordt.

9 juni 1932

Vier vleermuizen werden aangetroffen in het noordelijke uiteinde van
de westelijke dakbalk. Twee van hen raakten doordrenkt met
solignum.®

Wat jammer! De vleermuizen eten de witte mieren!
14 juni 1932

Tijdens het besproeien met solignum kreeg de metselaar een straal
ervan in zijn ogen.

Voorzorg, er moeten veel voorzorgsmaatregelen worden genomen om te
voorkomen dat zoiets gebeurt. Besef je onze verantwoordelijkheid en WAT
HET BETEKENT als er iets ernstigs gebeurt?

Het gebrek aan voorzorg maakt deel uit van de beweging van haast en
ongeduld.

Ik heb gemerkt dat Moeder, zelfs in gevallen waarin ze onze behoeften
kent, wacht tot er om gevraagd wordt voordat ze eraan voldoet.

Niet in alle gevallen even nauwkeurig en vooral niet bij iedereen.

*

Mijn verklaring, gebaseerd op mijn eigen ervaring, is deze: Ik voel een
terughoudendheid wanneer ik iets aan Moeder vraag. Maar in feite zou
er geen terughoudendheid moeten zijn in onze omgang met Moeder;
alle bewegingen zouden bewegingen van vreugde moeten zijn,
inclusief de beweging van het vragen. Omdat dit ontbreekt, leert
Moeder ons door ons met vreugde te laten vragen.

Dat is niet helemaal waar. In elk geval is er waarschijnlijk een speciale reden.
Wat constant is, is een verschil in waardering voor de urgentie van de
behoeften en het belang dat aan de vervulling ervan wordt gehecht. lk hecht
ook enige waarde aan de kracht van verbeelding, aanpassingsvermogen,

6 Solignum: een houtbeschermingsmiddel dat witte mieren (termieten) afschrikt.

22



gebruik of inventiviteit die ontwikkeld wordt door de noodzaak om een
materiéle moeilijkheid te overwinnen.

De reden voor terughoudendheid bij het vragen is dat iemand vol
verlangens is. Als hij al zijn eisen — die hij denkt dat het behoeften zijn
— uitspreekt, zal hij gedesillusioneerd raken. Hij geeft er de voorkeur
aan ze niet te noemen, in plaats van gedesillusioneerd te raken.

Ja, zolang er verlangens zijn, kan er geen ware intimiteit ontstaan.
15 juni 1932

(Over het misbruik van "gris entretien”, onderhoud grijze verf) Een
krukje dat de Moeder gebruikte, is met "gris entretien" geverfd. Ik had
de winkels laten weten geen gris entretien te verstrekken, behalve voor
Sri Aurobindo's kamer.

Maar wie is verantwoordelijk voor het geven van de verf? Werd het feit dat de
"gris entretien" alleen voor de deuren en ramen in Sri Aurobindo's kamer
bewaard moest worden, niet aan de verantwoordelijken verteld?(!)

Waarom was mijn krukje Uberhaupt met gris entretien geverfd? lk heb
voor zover ik me herinner niet om de grijze verf gevraagd.

*

In dit geval gleed de verf eruit omdat het gevraagd was voor Moeder’s
krukje.

Een regel is een regel en ik zie niet in waarom mijn krukje aan de regel is
ontsnapt, tenzij er een door mij ondertekend briefje kon worden overgelegd.

*

"Je tot U wenden, je met U verenigen, in U en voor U leven, is het
hoogste geluk, onvermengde vreugde, onveranderlike vrede...
Waarom vluchten mensen voor deze gunsten alsof ze ze vrezen?"”

Ik vraag me nog steeds af waarom en ik kan geen ander antwoord vinden dan
dat domheid de wereld regeert.
25 juni 1932

7 Uittreksel uit de Gebeden en Meditaties van de Moeder, 18 juni 1913.

23



De afgelopen dagen heb ik nagedacht over de taferelen en gebeurtenissen uit
lang verviogen tijden. |k schep er genoegen in te vergelijken hoe anders ik nu
ben dan toen.

Het is soms goed om terug te kijken voor een bevestiging van de geboekte
vooruitgang, maar alleen als het wordt gebruikt als hefboom om iemand aan
te moedigen in de inspanningen voor de nog te boeken vooruitgang.

27 juni 1932

Op de buitenkant van een notitieboekje dat door X werd gebruikt, stond
een tabel van Rahukal, met de ongunstige uren voor elke dag van de
maand. |k heb er een leeg vel papier overheen geplakt.

Ik bid om een genadig woord van U om dit bijgeloof bij de wortel
aan te pakken.

Geloof je dat het zo gemakkelijk is om een domheid bij de wortel aan te
pakken? Domheden zijn altijd diepgeworteld in het onderbewustzijn.
1juli 1932

“Elk moment ligt al het onvoorziene, het onverwachte, het onbekende
voor ons.” Wat is de remedie?

Wees ontvankelijk en waakzaam, aandachtig en alert — ontvankelijk.
18 juli 1932

Trouwens, ik heb de schilder de salontafel zien schuren en was geschokt! Hij
wreef heftig en in alle richtingen met zijn ene of andere hand, terwijl hij naar
alles keek en nog wat behalve naar wat hij aan het doen was; arme tafel, wat
een behandeling!! Ik denk liever niet aan wat er uit zoveel bewusteloosheid en

onachtzaamheid zal voortkomen.
20 juli 1932

“Eén enkele druppel van Uw goddelijke liefde kan dit lijden veranderen
in een oceaan van vreugde!

Oh! Laat alle tranen worden weggeveegd, al het lijden worden
verlicht, alle angst worden verdreven, en laat een kalme sereniteit in
elk hart wonen.

Ik ben bedroefd, heb medelijden met mij.

8 Gebeden en Meditaties, 11 januari 1914.

24



O Gij die al het lijden verlicht en alle onwetendheid verdrijft, O

Gij de allerhoogste genezer, heb medelijden met mij.
Breek deze weerstand die mij met angst vervult. Waarom,

waarom deze nacht?’®

Ik zou vele verklaringen kunnen geven; het hoe en het waarom kan hij
gemakkelijk beschrijven — maar is het echt nodig? Dit is niet wat geneest.
Genezing komt niet uit het hoofd, maar uit het hart.

Begrijpen is goed, maar willen is beter.

Eigenliefde is het grote obstakel.

Goddelijke liefde is de grote remedie.
20 juli 1932

Ik huil zonder te weten waarom.

Ween als je wilt, maar maak je geen zorgen. Na de regen schijnt de zon
steviger.

Ik rol in mijn bed in de hoop te kunnen slapen.

Vrede, vrede, mijn kind; kwel jezelf niet.

*

Maar wat was dit voor duisternis? |k herkende mezelf niet gedurende
de afgelopen vier uur. Ik was stiff, ik brandde van de hitte, alles was

somber.

Precies de symptomen van een aanval van tegenkrachten.

*

Ik stelde me voor dat Moeder dit boek met walging zou weggooien, of
dat Sri Aurobindo twee pagina's zou schrijven en me zou vragen de
Ashram te verlaten of in ieder geval te stoppen met werken vanaf
morgen. Moeder zou zeggen: dit is het effect van zichzelf zo te buiten
gaan in de ochtend! Hij verdient het om eruit geschopt te worden. En

Zo verder.

De gebruikelijke onzin.

9 Het gebed van de sadhak is samengesteld uit fragmenten uit verschillende gebeden van de Moeder
in Gebeden en Meditaties: paragraaf één, 29 november 1913; twee, 7 januari 1914; vier, 8 maart 1914;

vijf, 7 april 1914 en 18 april 1914.

25



Trouwens, ik vind dat de Vijandige Krachten niet veel verbeelding
hebben; ze herhalen steeds dezelfde oude trucjes! Ze zouden tegen die tijd
wel uitgeput moeten zijn.

O Lieve, Lieve Moeder, Uw Vrede is in mij, Uw Vrede is in mij, Uw
Vrede is in mij.

Slaap, kind, slaap, met lieve Moeder in je hart!
Ontwaak, kind, ontwaak, met de lieve Moeder in je hart!
21 juli 1932

“O Liefde, Goddelijke Liefde, in een vruchtbare stilte buig ik voor U”°...

Ik open mij voor U en ik wil U gehoorzamen met absolute trouw.
28 juli 1932

Ware grootheid, ware superioriteit schuilt in vriendelijkheid en welwillendheid.
Ik vertrouw erop dat X niet echt provocerend is. Ik zou het helemaal
niet leuk vinden. ledereen heeft zijn fouten en mag die nooit vergeten in de
omgang met anderen.
29 juli 1932

Het is altijd beter om niet te veel te laten zien wat ik heb geschreven,
aangezien ik niet met iedereen op dezelfde manier omga, en wat ik tegen de
een kan zeggen, zou ik niet tegen de ander zeggen.
Wacht je voor elke individuele beslissing (die willekeurig kan zijn).
30 juli 1932

"Aan U al de vurigheid van mijn aanbidding."""7

Het is aanbidding die zich uitdrukt in werk — des te kostbaarder.
31 juli 1932

*

Ik dorst naar Uw bewustzijn, o Lieve Moeder, ik word één met U.

10 Gebeden en Meditaties: eerste zinnen, 16 augustus 1913; laatste zinnen, 17 augustus 1913.

" Gebeden en Meditaties, 29 januari 1914.

26



Deze dorst zal gelest worden wanneer dit ("O Lieve Moeder, ik word één met
U") psychologisch gerealiseerd wordt.
2 augustus 1932

Toen Y me vanavond vertelde dat Z ziek was, beweerde mijn ex dat ze
in opstand moest zijn gekomen tegen moeder. Hij vroeg me of ik
geloofde dat de oorzaak van ziekte altijd een opstand of een verkeerde
houding is. Ik zei ja. Hij vroeg me een concreet voorbeeld te geven. Ik
beschreef een incident waarbij moeder fouten in mijn werk ontdekte,
wat leidde tot een onderdrukte opstand in mij en de daaruit
voortvloeiende ziekte. Hij wees naar zijn vingers en zei dat hij zich niet
bewust was dat een opstand of een verkeerde houding de oorzaak was
van de pijn in zijn vingers.

De verkeerde houding kan in het lichaamsbewustzijn zelf zitten (gebrek aan
geloof of ontvankelijkheid) en dan is het erg moeilijk te detecteren, omdat het
niet overeenkomt met een verkeerde gedachte of gevoel, aangezien het
lichaamsbewustzijn zich meestal en in bijna ieders onderbewustzijn bevindt.

*

Is het goed om over je ervaringen te praten, zoals in het bovenstaande
gesprek?

Hiervoor kan geen algemene regel worden gegeven, elk geval is anders. Het
belangrijkste punt is de houding achter het gesprek. Alleen wat wordt gezegd
als een zuivere en oprechte offergave op het altaar van de Goddelijke
Waarheid kan echte waarde hebben.

6 augustus 1932

Er was lichtheid, vrolijkheid en vreugde in Uw uitingen vanmorgen,
alsof het de zwaarte die ik voelde, wilde tegengaan.

Dit was om elke mogelijkheid van een gevoel van berisping of verwijt in wat ik
zei uit te sluiten, want daar zat niets van in. lk gaf uiting aan een
geamuseerde observatie over de gang van zaken in de wereld en hoe die
onze eigen gang van zaken, wij die te oprecht zoeken naar de uitdrukking van
de Waarheid om gemakkelijk te worden begrepen door gewone mensen,
verkeerd kan begrijpen. Het is dit zoeken dat de indruk wekt van aarzeling,
onzekerheid, mislukte pogingen, enz.

10 augustus 1932

27



"Geef dat wij Uw Overwinning mogen bewerkstelligen™? als de tijd
gekomen is... maar het is aan U om te antwoorden, O Lieve Moeder.

Het is door de concentratie van onze wil en de intensiteit van ons aspiratie dat
we de dag van de overwinning kunnen bespoedigen.
13 augustus 1932

Geliefde Moeder,

Wat betreft mijn geloof in de doeltreffendheid van gebed, ik
geloof in de doeltreffendheid ervan alleen wanneer het gericht is tot de
Moeder. Ik bedoel die Moeder in die kamer die daar in viees en bloed
is. Als u uw gebed richt tot een onbekende of onkenbare of onzichtbare
god, beschouw ik het als louter filosofie.

Ik vind je antwoord heel goed. Maar X mag gerust meer hulp verwachten van
een onzichtbare en stille Moeder (die u nooit openlijk tegenspreekt) als hij dat
wil.

16 augustus 1932

Waarom doe ik in mijn droom iets wat ik niet zou doen in mijn wakende
bewustzijn?

De beweging komt voort uit een onderbewuste laag die zich overdag niet mag
uiten.

Komt dit doordat er in de droomtoestand geen mentale controle is,
waardoor het vitale wezen vrij is om te handelen zoals het wil?

Er is nog geen echte en constante controle op dat viak.

*

Een experiment: Vanmorgen, terwijl ik toezicht hield op het werk, bad
ik geconcentreerd dat elke werkman zich ervan bewust zou worden dat
hij voor Moeder werkte en de vreugde ervan zou voelen. Nadat ik me
ongeveer een uur zo had geconcentreerd, voelde ik me vermoeid en
onmerkbaar verspilde de concentratie. Wat is de oorzaak van dit
gevoel van vermoeidheid? Wat is de moeilijkheid om zo'n concentratie
24 uur lang vol te houden?

2 Gebeden en Meditaties, 19 juni 1914.

28



Het fysieke wezen is altijd vermoeid wanneer het gevraagd wordt om een
blijvende concentratie te behouden.
De concentratie kan constant worden vastgehouden, maar niet door
een mentale beslissing.
Het moet een goddelijke beslissing zijn.
16 augustus 1932

Welke activiteit zal alle energieén het meest volledig benutten?

De activiteit die wordt uitgevoerd in de meest volmaakte geest van toewijding.
20 augustus 1932

Een voorbehoud: Moeder zei vanochtend dat het anderhalve maand
zou duren om de badkamer af te maken. Ik zei ja. Sterker nog, ik
verwachtte dat het binnen een maand klaar zou zijn. Twee
tegenstrijdige gedachten schoten door mijn hoofd toen ik ja zei: (1) Als
moeder zegt dat het anderhalve maand zal duren, dan moet dat
natuurlijk kloppen; er kunnen vertragingen optreden die ik niet kan
voorzien. (2) Maar waarom zou ik niet zeggen dat het volgens mijn
schatting 30 dagen werk is?

Het is goed, het is absoluut noodzakelijk dat je bedenkt dat het werk slechts
30 dagen in beslag neemt; anders zou het meer dan twee maanden duren!
Maar ik wil dat het goed gaat, niet snel.

*

Ik bid tot Moeder dat er geen onvoorziene vertragingen optreden.

Ik hoop het ook — maar ik heb gezien dat het werk altijd langer duurt dan je
inschat en dat we week na week steeds maar doorgaan. Ik vind het beter om
groots te denken en niet teleurgesteld te worden.

*

Moeder, wat is de juiste houding? Als ik suggesties (1) hoor, heb ik het
gevoel dat ik terughoudend ben. Als ik suggesties (2) hoor, heb ik het
gevoel dat ik Moeder tegenspreek. Wat moet ik doen?

Er is geen tegenstrijdigheid in het zeggen wat je denkt. Ik verwacht niet dat je

een profeet bent en dat je gedachten altijd juist zijn.
25 augustus 1932

29



Moeder,

Gisteren zei ik tegen U: "Allen zijn weg." Sterker nog, ik zag dat
de timmerman wegging, niet weg was, en ik berekende dat hij tegen de
tild dat ik naar buiten kwam en de deur sloot, weg zou moeten zijn. Dus
antwoordde ik: "Ja, moeder, de laatste man is weg." En zie, daar is hij,
bezig de polijststenen te schikken! Als ik me even had teruggetrokken
voordat ik me haastte om te antwoorden, had ik een preciezer
antwoord gegeven. Ik voel me er een beetje ongemakkelijk bij.

Niets om je ongemakkelijk over te voelen. De spontane antwoorden van het
externe bewustzijn zijn altijld vaag en enigszins onjuist. Het vereist grote
waakzaamheid om dat te corrigeren — en ook een zeer vastberaden besluit.
Dit incident kan bedoeld zijn om het voornemen in je te wekken.

5 september 1932

Goddelijke Moeder,

Ik voel me vandaag moe. Ik heb me niet ingespannen, en ik heb
00K niet bezuinigd op slaap of rust. |k kreeg ook lichte braakneigingen,
maar die zijn inmiddels opgehouden.

Ik ben niet verbaasd. Je hebt een punt van innerlijke vooruitgang bereikt
waarop je geen woedeaanvallen meer kunt krijgen zonder de gevolgen
daarvan te voelen. Je moet, eens en voor altijd, het besluit nemen — en eraan
vasthouden: VERLIES NOOIT JE HUMEUR.
Ik heb je al gezegd dat je greep op de arbeiders er niet door afneemt,
maar juist toeneemt.
26 september 1932

Het is beter om gewoon oprecht te zijn dan slim.
31 oktober 1932

Het Goddelijke liefhebben is door Hem bemind worden.
2 november 1932

Vanwege de plotselinge regen wilden we de ramen sluiten en ontdekten we,
tot onze verbazing, dat er geen één goed sloot. Tenzij je een Hercules en een
worstelaar bent, heb je geen enkele kans om ze Uberhaupt te sluiten. Ze
blijven gesloten uit goede wil, neem ik aan, maar die goede wil zou zeker
geen harde windvlaag verdragen!

30



Reparaties zijn dringend nodig. Morgenochtend zal ik je de stand van

zaken laten zien.
9 november 1932

Lieve moeder,

X zei vanochtend tegen me: "Zie je het stucwerk dat Y heeft
gedaan? Wat is het mooi! Het werk dat we hebben gedaan, is niet zo
mool." Ik antwoordde: "lk weet minstens één reden. Dat is omdat je
niet altijd bij de werklieden bent. Vanochtend was je van 9.30 tot 10.30
uur afwezig." X zei: "Maar Y gaat ook wel eens weg."

Ik heb je al verteld dat als iemand weigert gewetensvol te zijn werk te doen,
wat kan ik dan doen? Het is waar dat het werk eronder lijdt, maar hij lijdt er
nog meer onder, want geen enkele meditatie kan oprechtheid in dienst van

het Goddelijke vervangen.
3 december 1932

Lieve Moeder,

"Men moet weten hoe te zweven in een onveranderlijk vertrouwen; in
de zekere vlucht ligt volmaakte kennis.""® Ik begrijp deze zin niet. Hoe
kan men zweven? Wat is de figuurlijke betekenis van dit woord?

Het betekent simpelweg opstijgen (de lucht in zweven) boven het gewone
bewustzijn, naar een hoger bewustzijn van waaruit men de dingen van
bovenaf kan zien, en ze zo dieper kan zien.

9 december 1932

Als je probeert iets voor het Goddelijke te verbergen, zul je zeker plat op je

neus vallen, plof! zo...
10 december 1932

Vreugde schuilt in het absolute vertrouwen in het Goddelijke.
2 januari 1933

'3 Gebeden en Meditaties, 15 juni 1914.

31



Waarom vraag je niet langer om de hulp van de Goddelijke Genade als je in
de problemen komt? Toch weet je uit ervaring dat het resultaat onfeilbaar en
wonderbaarlijk is!

16 januari 1933

Lieve Moeder,

Ik kan nog steeds geen duidelijk onderscheid maken tussen een
verlangen naar en een behoefte aan het werk. Dus dit is de methode
die ik heb aangenomen: Als ik denk dat ik iets nodig heb (wat dan ook),
wacht ik. Als het ongemak dat ontstaat doordat ik dit niet heb, weer
opkomt of toeneemt, vraag ik erom.

Dan wordt het verlangen verergerd en wordt het verzoek gedaan met een
soort zure woede.

Ik denk er soms over om een diametraal tegenovergestelde methode
te gebruiken: om iets vragen zodra ik denk dat ik het nodig heb, zonder
na te denken of uit te stellen — maar ik durf deze methode niet aan te
nemen.

Er is nog een andere methode, veel interessanter dan deze twee: vraag
helemaal niets en kijk wat er gebeurt.

Geef me een onfeilbare methode.

Die heb ik niet.
26 maart 1933

Lieve Moeder zei: "Er is nog een andere methode."” Ik was een beetje
in de war over hoe ik de woorden van Lieve Moeder op de brief moest
toepassen. |k begon haar advies op te volgen. |k heb niets gevraagd,
zelfs niet op 1 april’*, en dat is nog een reden voor mijn verwarring.

Ik ben bang dat je, door je te hard te houden aan de "brief", de "geest" bent
kwijtgeraakt. Ik had het niet over de dingen die in de "winkels" werden
gegeven, en ik was zeer verbaasd dat je op de eerste dag niets vroeg. Je
doet er goed aan om strikt te vragen om de dingen die je nodig hebt.

4 Op de eerste van de maand ontvingen de sadhaks uit de ashram de materiéle goederen die ze eerder
hadden aangevraagd.

32



5 april 1933

Omdat anderen gemeen zijn, is nog geen reden om zelf gemeen te zijn.
24 april 1933

Lieve Moeder,

De oude dienstbode X wil een baan voor haar zoontje (die, denk
ik, nog geen acht jaar oud is). Kan hij worden ingezet om het puin van
Ganapati House te ruimen?

Het is onmogelijk om een kind onder de acht jaar aan het werk te zetten. Het
zou misdadig zijn.
9 juni 1933

Wij willen trouwe werkers zijn voor de Grote Overwinning.
26 juni 1933

Lieve Moeder,

Timmerman Y heeft tien dagen verlof opgenomen om te
hertrouwen. Hij wil een voorschot van 40 roepies, terug te betalen
tegen een tarief van 8 roepies per maand. |k heb hem al verteld dat
Moeder noch een huwelijk goedkeurt — laat staan een hertrouwen —
noch leningen om huwelijken te stimuleren.

Hij staat erop om Lieve Moeder te vragen.

Uw bevelen alstublieft, geweldige Moeder!

Wat kunnen we doen? Hij is een goede en regelmatige werker, toch? |k hoop
dat dit nieuwe huwelijk hem niet onregelmatig zal maken.
Moeten we hem het geld geven? Als je denkt dat het nodig is, zal ik
geen nee zeggen.
6 juli 1933

Lieve Moeder,

Het meetlint: puur gezond verstand leert dat het meetlint niet
onmisbaar is. Maar er is ergens een ontevredenheid in mijn wezen. Ik
kan deze weerbarstige plek niet aanwijzen. Is het mijn denkvermogen?
Is het niet het denkvermogen die de absurditeit van dit verzoek
aantoont?

33



Het is een mentale formatie, ingegeven door een verlangen van het vitale, dat
protesteert en in opstand komt omdat het niet vervuld kan worden. Deze
formaties zijn autonome entiteiten. Daarom verliest de bewuste wil, zodra ze
eenmaal gevormd zijn, bijna alle controle erover, tenzij er een tegenformatie
wordt gevormd om ze te vernietigen. Zoiets als bijvoorbeeld: "Ik wil geen
meetlint ontvangen. Ik hoop vurig dat Moeder me niet te schande zal maken
door me er een te geven, want het zou me bedekken met schaamte en
verlegenheid. Zulke onwetende en koppige verlangens zijn een kind van de
Moeder onwaardig."

12 september 1933

Lieve Moeder,

De smid: er kwam een ijzerschaafsel in zijn oog. Is er enig
verband tussen het feit dat ik hem de opdracht gaf om staven te maken
voor X' borduurraam zonder er eerst met U over gesproken te hebben
en het ongeluk dat later gebeurde? Toen de smid bij mij kwam, na het
ongeluk, vroeg ik me af of er enig verband was, en toen U zei dat U
twijfels had over dit soort lange raam, verdubbelde mijn ongerustheid.
Verlicht mij, Lieve Moeder.

Deze bewegingen komen voort uit verlangen en onwetendheid (X' verlangen
naar een raam zonder enige exacte kennis van hoe het raam gemaakt moet
worden) en ze ontwikkelen zich zonder harmonie, in wanorde en verwarring,
en leiden soms tot de meest ongelukkige resultaten, zoals in dit geval. Ik zal
het uitleggen: het idee van een groot raam is uitstekend, maar moeilijk uit te
voeren. Als de wens er niet was geweest en er niet op stond dat het
onmiddellijk gerealiseerd zou worden, had het project zorgvuldig onderzocht
kunnen worden voordat het werd uitgevoerd en zou de uitvoering
harmonischer zijn geweest.

13 september 1933

(Over het bouwen van een verstevigd frame om een schommelzeef te
ondersteunen)

Weet je wat een schommel is?

Het is een speeltje waar ik erg van genoot toen ik klein was. Hij is
gemaakt van hout en de plank waarop je schommelt hangt aan sterke touwen
aan ringen die aan een balk erboven zijn bevestigd. De steunpalen staan
stevig in de grond. Ik dacht dat er iets soortgelijks voor de zeef gemaakt kon
worden.

19 september 1933

34



O goddelijke Moeder,

Ik ben begonnen met het bestuderen van de details van het
werk met een kritische blik en alles wijst erop dat ik in werkelijkheid
niets weet, niets kan, nergens goed voor ben. Nu ik dit heb ingezien,
heb ik alle plezier in het handelen verloren.

Verwelkom eenvoudigweg het feit dat u zich bewust bent geworden van een
gebrek aan grondigheid, want dit besef stelt je in staat verdere vooruitgang te
boeken. Vooruitgang boeken, een moeilijkheid overwinnen, iets leren, een
element van onbewustheid helder doorgronden — dat zijn de dingen die
iemand inderdaad werkelijk gelukkig maken.

22 september 1933

Lieve moeder,

Hoe kunnen mensen mij zo gemakkelijk beledigen, vraag ik me
af. Komt het dat mijn gelaatstrekken niet krachtig genoeg zijn? Komt
het doordat ik minachtend ben tegenover anderen en anderen mij
daarom minachtend behandelen? Ik probeer het steeds opnieuw, maar
ik kan geen bevredigende verklaring vinden.

Het kan zijn dat mijn uiterlijk er iets mee te maken heeft, maar eerlijk gezegd
stelt het niet veel voor. Ik geloof eerder in de invioed van sferen. leder mens
heeft om zich heen een atmosfeer die bestaat uit de vibraties die voortkomen
uit zijn karakter, zijn stemming, zijn manier van denken, voelen en handelen.
Deze sferen werken en reageren op elkaar door besmetting; de vibraties zijn
besmettelijk; dat wil zeggen, we pikken gemakkelijk de vibratie op van iemand
die we ontmoeten, vooral als die trilling ook maar enigszins sterk is. Het is dus
makkelijk te begrijpen dat iemand die vrede en welwillendheid in zich draagt,
anderen in zekere zin iets van zijn vrede en welwillendheid zal opleggen,
terwijl minachting, prikkelbaarheid en woede soortgelijike bewegingen Dbij
anderen zullen oproepen. De verklaring voor veel gebeurtenissen kan langs
deze lijn worden gevonden — hoewel het natuurlijk niet de enige verklaring is!
30 oktober 1933

Lieve Moeder,

Vanmorgen tijdens de pranam kwam er een gebed uit mijn hart
naar U op: "Moge deze dag mij de gelegenheid geven om kalm te
blijven, zelfs als ik word geprovoceerd." Het was een heel spontaan
gebed.

Dat is inderdaad een onvoorzichtig gebed! Het is alsof je opzettelijk een
onaangename ervaring naar je toe trekt.

*

35



(De sadhak vertelde vervolgens over zijn verhitte gesprek met iemand.)
Ik betreur het dat ik mijn geduld verloor tijdens het uitspreken van deze
laatste zinnen. |k heb gemerkt dat zelfs wanneer ik bewust ben, ik mijn
zelfbeheersing verlies als ik mijn mond open. |k word steeds bozer van
de ene zin naar de volgende.

De conclusie ligt dus voor de hand: het is beter om je mond niet open te doen.
In bepaalde gevallen, zoals in dit geval, is het verstandiger om je om te
draaien dan je mond te openen.

3 november 1933

Lieve moeder,

Wat betreft de scheidingswandkast in Y's kamer: ik heb de
planken van deze kast gemaakt van kleine stukjes hout. Een grote
hoeveelheid oude planken is zo opgebruikt. Maar Y uitte zijn
ongenoegen toen hij de planken zag.

Ja, hier denkt iedereen alleen maar aan uitgeven, uitgeven, uitgeven zoveel
als hij kan; niemand denkt aan sparen en verspilling vermijden. Het is de
triomf van het egoisme. U kunt dit aan hen laten zien en eraan toevoegen dat
ik het ben die de opdracht heb gegeven om zoveel mogelijk gebruik te maken
van de oude stukken hout.

13 november 1933

Belangrijk — Aroumé (de Keuken)

Ik vergat te vragen naar een belangrijk punt. Omdat de pannen die
gebruikt worden om te koken erg groot zijn, mag de bovenkant van de open
haarden niet veel hoger zijn dan de grond. Dit moet gecontroleerd worden
tijdens de reparatie van de keuken. De bovenkant van de open haarden mag
niet meer dan vijftig centimeter boven de grond uitsteken, zodat de pannen
zonder gevaar omhoog en omlaag gebracht kunnen worden.

5 december 1933

(De sadhak schetste zijn werkschema.) Dit alles laat mij weinig tijd over
— niet genoeg voor een rondgang langs alle centra. Wat moet ik doen,
Lieve Moeder? Ik roep Uw hulp in.

Je moet kalm en geconcentreerd zijn, nooit een onnodige zin uitspreken en

vertrouwen op de goddelijke hulp.
12 december 1933

36



Lieve Moeder,

Een oefening: Als u merkt dat uw stem stijgt, stop dan
onmiddellijk met spreken; roep Lieve Moeder aan om u bewust te
maken van de verborgen misvorming. Is alles in orde, Lieve Moeder?

Het is helemaal in orde.
Mijn complimenten voor deze aanzienlijke vooruitgang.
9 februari 1934

“Attila, koning van de Hunnen in 434, verwoestte de steden van Galli€,
maar spaarde Lutetia nadat hij door Sint Geneviéve was afgeleid.” Ik
begrijp de uitdrukking “afgeleid door Sint Genevieve” niet. Leidde Sint
Genevieve Attila af van Lutetia, die hij spaarde?

Attila was gedwongen Lutetia te sparen vanwege de occulte handeling van
Sint Genevieve, die door de vurigheid van haar gebeden de tussenkomst van
de Goddelijke Genade verkreeg. Dit bracht Attila ertoe de route van zijn
troepen te wijzigen, en dus gaf hij de stad een wijde boog.

11 februari 1934

Lieve Moeder,

ik heb al drie of vier dagen pijn aan de rechterkant van mijn
borst en aan de linkerkant van mijn rug. Ik besloot dapper te zijn en het
U niet te vertellen, maar de pijn is sinds gisteren heviger geworden.

Het was helemaal niet slim om er niets over te zeggen. Als je het me
onmiddellijk had verteld, was je al genezen geweest.
13 februari 1934

(De sadhak vertelde over zijn gesprek met meneer Z, een plaatselijke
Franse ambtenaar. Het gesprek Einde:)

Dhr. Z: Ik heb gehoord dat Sri Aurobindo op afstand kan
communiceren. Is dat waar?

Sadhak: Dat is niets. Hij is niet geinteresseerd in occulte
krachten; het is niet Zijn doel.

Dhr. Z: Maar kan Hij dan nog met iemand in Calcutta
communiceren?

Sadhak: Ja, als de ander er ontvankelijk voor is. Stel dat ik
problemen heb op mijn werk. Er is geen manier om met Moeder te
communiceren. lk kan de oplossing niet vinden. |k concentreer me op
Moeder, vraag Haar om me te begeleiden en vind de oplossing. Dit is
niet ongebruikelijk. Het is al meerdere keren voorgekomen.

Meneer Z: Geeft Sri Aurobindo lezingen?

Sadhak: Nee, we mediteren met Moeder.

37



Meneer Z: Waarop mediteert u?

Sadhak: leder op zijn eigen verlangen, en
Moeder begeleidt ons. Zij geeft ons ervaringen en openbaringen.

Meneer Z: Werkelijk!

Sadhak: Ja, we hallucineren niet allemaal!

Meneer Z: Weet u zeker dat het geen hallucinatie is?

(De Moeder onderstreepte de meeste bovenstaande
opmerkingen met rood potlood.)

Het was beter geweest om de dingen die ik met rood potlood heb gemarkeerd,
niet te zeggen. Dit valt onder de "krachten" die je beter niet kunt noemen.
Ofwel begrijpt de persoon met wie je spreekt helemaal niets en houdt hij je
voor de gek door hallucinaties, ofwel begrijpt hij het en wordt hij bang, wat
altijd gevaarlijk is.

Als iemand je vraagt naar de krachten van Sri Aurobindo, is het altijd
beter om te zeggen: "Ik weet het niet. Hij vertelt ons niets over deze dingen."

En spreek niet over mij, tenzij het onvermijdelijk is. Ik leg een
exemplaar van de Gesprekken in de lade voor meneer Z.

27 maart 1934

Lieve moeder,

Als ik een roman of iets anders in gedrukte vorm lees, begrijp ik
het duidelijk, laten we zeggen, tachtig procent. Maar als iemand
spreekt, heb ik grote moeite om hem te volgen. |k mis meer dan de
helft.

Betekent dit dat het verslag van je gesprek met meneer Z onjuist is? Dit is
zeer ernstig — je moet hem geen woorden in de mond leggen die hij niet heeft
gezegd. Je moet dingen precies melden zoals je ze hebt gehoord, en als je
het niet zeker weet, moet je dat zeggen.

2 april 1934

Lieve Moeder,
Een gebed: Leer mij de onfeilbare manier om van Lieve Moeder
een helende en troostende kus te ontvangen.

Waarom wil je een uiterlijk teken van mijn liefde? Ben je niet tevreden met de
wetenschap dat die er is?
16 april 1934

Lieve Moeder,

Ik geef toe dat ik veel van X te leren heb. |k buig voor Lieve
Moeder in X. Laat onze relatie er een zijn waardoor ik kan profiteren en
u kan leren kennen.

38



Ik waardeer deze houding en deze inspanning. Het bewijst de oprechtheid
van je aspiratie. Maar ik had dat specifieke punt niet in gedachten — ik sprak
in een veel algemenere zin. Jullie allemaal, in je relaties met elkaar, hebben
veel te veranderen en veel te leren.

20 april 1934

Het lijkt erop dat de aankondiging over de feestdagen alleen in het Frans is
verspreid. |k denk niet dat u dit moet doen, want dat zou ermee neerkomen
dat u iedereen die bij de afdeling Bouw en Woningbouw werkt, verplicht Frans
leert, wat onmogelijk is.

Zo vroeg Y me bijvoorbeeld ooit of het noodzakelijk was om Frans te
leren, en ik zei nee. Anderen zitten in dezelfde situatie. Naar mijn mening
moet je een Engelse versie aan de Franse versie toevoegen en beide samen
verspreiden.

4 mei 1934

Z heeft gevraagd of we dubbel loon kunnen geven voor het extra werkuur van
zes tot zeven uur's avonds. Ik heb ja gezegd. Want je moet toch weten dat in
Frankrijk alle extra uren 's avonds dubbel betaald worden, en dat lijkt me
redelijk.

4 mei 1934

Lieve moeder,

Ik moet iets bekennen. Mijn hoofd is overspoeld met
tegenstrijdigheden en twijfels. k heb me wanhopig tegen deze aanval
verzet, maar ik heb nog steeds geen rust gevonden.

Gisteravond heb ik een poging gedaan. |k heb een schatting
gemaakt van de uitgaven en de benodigde arbeiders voor ons project,
zo goed als ik kon met mijn korte en beperkte vooruitziende blik. Ik was
volkomen terneergeslagen. Wat moest ik doen?

Deze dingen moeten zorgvuldig worden overwogen, niet lichtzinnig zoals men
een toneelstuk of de uitspraak van het Frans bespreekt.

Zodra het project helemaal klaar is, wanneer u alles hebt uitgewerkt en
mijn vragen kunt beantwoorden, zal ik u op een ochtend alleen met X in mijn
kamertje roepen, en zullen we de kwestie rustig bespreken. Wanneer leer je
eens om niet de moed en het vertrouwen te verliezen bij de minste tegenslag,
wanneer de dingen, door mijn eigen toedoen, niet precies zo verlopen als je
had gepland? Ik denk dat het hoog tijd is dat je dit leert en ik merk dat je mij
weinig krediet geeft, misschien minder dan je een gewone aannemer zou
geven die, in je ogen, zijn vak lijkt te kennen en een beetje gezond verstand
heeft.

39



(De sadhak gaf vervolgens verschillende voorbeelden van
moeilijkheden met zijn arbeiders en werkprojecten.)

Alles wat je zegt is volkomen waar en er zijn nog veel meer dingen die je niet
hebt gezegd, maar die ik wel weet. Het probleem kan als volgt worden
samengevat:

1) Te veel werknemers.

2) Te veel verschillende projecten die tegelijkertijd worden uitgevoerd.

3) Gebrek aan bewustzijn bij sommige leidinggevenden.

Natuurlijk zou probleem 2 kunnen worden opgelost door het aantal
leidinggevenden te verhogen, mits ze oprecht en eerlijk zijn, wat ook de
remedie zou zijn voor probleem 3. Maar misschien is deze (ik bedoel eerlijk,
oprecht en gewetensvol) van alle oplossingen wel de moeilijkste.

We hebben het al meerdere keren in algemene zin gehad over het
verminderen van het aantal werknemers. |k heb altijd ja gezegd, en ik zou
graag zoveel mogelijk kosten besparen.

Maar toen we de details van de uitvoering naderden, werden we
steeds geconfronteerd met dezelfde moeilijkheid: wie moesten we ontslaan?
En volgens jouw antwoorden leek die moeilijkheid onoverkomelijk. Ik stel nu
het volgende voor: een bericht plaatsen dat X zou kunnen opstellen, namelijk:

"De kwade wil van de buurtbewoners heeft me gedwongen te stoppen
met het kopen van huizen; daardoor is er niet langer genoeg werk om alle
arbeiders bezig te houden. Het spijt me zeer, maar ik ben verplicht afstand te
doen van een bepaald aantal van hen (je geeft het aantal), en aangezien ze
allemaal hard hebben gewerkt en trouw zijn geweest, kan ik nog moeilijker
een keuze maken. Daarom geef ik ze drie weken van tevoren bericht: per 1
juli zal het aantal arbeiders worden verminderd met... (geef het exacte aantal).
Dat geeft hen de tijd om elders werk te zoeken. Degenen die werk hebben
gevonden, moeten ons dat laten weten."

Voordat je de aankondiging ophangt, spreek je met de werknemers
(metselaars, timmerlieden, schilders, koelies, enz.) die je absoluut wilt
behouden en vertel je hen dat de aankondiging die wordt opgehangen niet
voor hen bedoeld is en dat wij in ieder geval hun diensten willen behouden,
zodat ze niet elders werk hoeven te zoeken. Om misverstanden te voorkomen,
is het het beste als X of Y hen in uw aanwezigheid te woord staat.

En vanaf 1 juli zullen we ook moeten nadenken over het verlagen van
het aantal projecten dat tegelijkertijd wordt uitgevoerd, om de moeilijkheid van
het toezicht het hoofd te bieden.

Dit is wat ik op dit moment het duidelijkst zie.

5 juni 1934

Lieve Moeder,
Al de pijn die ik tot vanavond heb gevoeld, komt voort uit mijn
voorbehoud ten opzichte van Lieve Moeder. Klopt mijn diagnose? Zo ja,

40



hoe kan ik deze voorbehouden dan wegnemen zonder Lieve Moeder
tegen te spreken of in verlegenheid te brengen?

Ik begin met een kort verhaaltje. Daarna zal ik je antwoorden.

Je moet de nieuwe klok gezien hebben die zes maanden zou moeten
lopen. Toen hij voor het eerst werd ingesteld, liep hij erg snel. Z probeerde te
bedenken hoe hij moest worden afgesteld en vond een soort schroef die
gebruikt wordt om de slinger te verlengen of te verkorten. Ik bekeek de klok
met mijn innerlijke blik en zei tegen Z: "Om hem langzamer te laten lopen,
moet je de slinger verkorten." Hij keek me verbijsterd aan en legde uit dat in
de mechanica geldt: hoe langer de slinger is, hoe langzamer de beweging.
(Dat wist ik heel goed, maar dit is geen gewone slinger, want die werkt door
middel van een draaiende beweging.) Ik antwoordde, zoals altijd: "Doe wat je
het beste vindt." Hij verlengde de slinger en de klok begon nog vooruit te
lopen. Nadat hij het een dag had geobserveerd, stemde hij ermee in de
slinger korter te maken en nu loopt de klok perfect.

Ik geloof in de superioriteit van de innerlijke visie boven de uiterlijke
visie en deze overtuiging is niet alleen gebaseerd op theoretische kennis,
maar ook op de duizenden voorbeelden die ik ben tegengekomen in de loop
van mijn toch al lange leven. Helaas word ik omringd door mensen die,
hoewel ze hier zijn om yoga te beoefenen, er nog steeds van overtuigd zijn
dat "een kat een kat is", zoals we gewoonlijk in het Frans zeggen, en dat je
alleen op je fysieke ogen kunt vertrouwen om te zien en te observeren, op
basis van iemands fysiek-mentale kennis, om te oordelen en te beslissen, en
dat de natuurwetten wetten zijn — met andere woorden, elke uitzondering erop
is een wonder. Dit is onjuist.

Dit is de wortel van alle misverstanden en bedenkingen. U weet al, en
ik noem het alleen om u eraan te herinneren, dat een experiment uitgevoerd
in een geest van terughoudendheid en twijfel geen experiment is, en dat
externe omstandigheden altijd zullen samenspannen om deze twijfels te
rechtvaardigen, en dit om een reden die heel gemakkelijk te begrijpen is:
twijfel verhult het bewustzijn en de onderbewuste oprechtheid, en in de
handeling sluipen kleine factoren binnen die misschien onbelangrijk lijken,
maar die net voldoende zijn om alle factoren van het probleem te veranderen
en het resultaat teweeg te brengen dat men door te twijfelen had verwacht.

Ik heb er niets anders aan toe te voegen dan dit. Toen de vraag
opkwam om X' kamers te ontkleuren, keek ik meerdere keren heel zorgvuldig
met mijn innerlijke oog en zag ik dit: borstel de muren met een metalen
borstel zodat alles wat los zit eraf valt en bedek de rest met een dikke laag
ontkleuring die door zijn dikte voldoende is om eventuele onregelmatigheden
te verbergen. Het proces moest eenvoudig, snel en volledig bevredigend zijn.
Ik zette alle nodige kracht in om er een effectieve formatie van te maken,
geladen met realisatiekracht, en ik zei dat het werk kon doorgaan, en voegde
er in een paar woorden aan toe hoe het gedaan moest worden. (Dit was lang
geleden — de eerste keer dat besloten werd om de muren van X' appartement
te ontkleuren, misschien meer dan een jaar geleden.) Mijn formatie was zo
levend, zo echt, zo actief, dat ik de fout maakte om je er niet aan te
herinneren voordat het werk begon. Ik heb de ongelukkige neiging te geloven
dat het bewustzijn van de mensen om me heen, althans gedeeltelijk en in zijn
beperkte werking, vergelijkbaar is met het mijne. Ik zal het uitleggen. Ik weet

41



dat ieder van jullie een heel klein en beperkt bewustzijn heeft vergeleken met
het mijne, maar binnen die grenzen heb ik de illusie dat de aard ervan
vergelijkbaar is met de mijne, en daarom zeg ik veel dingen niet, omdat ze
voor mij zo vanzelfsprekend zijn dat het volkomen zinloos is om ze te noemen.
Het is hier dat er aan jullie kant een vrijheid van beweging en meningsuiting,
die voortkomt uit een liefdevol vertrouwen, moet binnenkomen: als er iets is
waar je niet zeker van bent, moet je me ernaar vragen; als je mijn bedoeling
niet heel duidelijk ziet, moet je ernaar vragen; als je mijn vorming niet heel
precies begrijpt, moet je mij vragen het je uit te leggen. Als ik dat niet doe,
komt dat omdat ik denk dat je ontvankelijk genoeg bent voor de vorming om
te handelen en zich te vervullen zonder dat ik erover hoef te praten, en in feite
gebeurt dit vaak — alleen wanneer de geest en het vitale om de een of
andere reden in de weg zitten, raakt de werking gebrekkig.

Lees dit aandachtig, bestudeer het, en als je vandaag komt, zal ik je
vragen het te lezen vanaf de plek die ik met een rood kruis heb gemarkeerd,
want ik denk dat het nuttig kan zijn voor iedereen daar. Ik zal je waarschijnlijk
vragen het in het Engels te vertalen, om er zeker van te zijn dat je het volledig
hebt begrepen.

Moge vrede met je zijn — ik zegen je.

7 juni 1934

O lieve Moeder,
Ik dorst, dorst naar Uw liefde!

U hoeft alleen maar uw hart te openen en uw dorst zal worden gelest, want
het water van de liefde raakt nooit op.
3juli 1934

Slaap wel en rust uit in de beschermende schaduw van mijn zegen.
11 juli 1934

Lieve Moeder,
Vanmorgen zei U dat wanneer men een gevoel van gevaar
heeft, dat komt omdat er ergens een verborgen reden is.

Dat is niet precies wat ik zei. Ik zei dat een gevoel van gevaar altijd serieus
genomen moet worden wanneer men verantwoordelijk is voor de stand van
zaken, en dat je niet moet zeggen: "Het is niets" tenzij je er tien keer zeker
van bent dat het niets is.

22 augustus 1934

42



Lieve Moeder,

Tijdens mijn inspectie van de voorraden ontdekte ik dat het
principe om alle materialen te bewaren zonder iets weg te gooien niet
onberispelijk is. De goede materialen bederven onder een stapel
nutteloze dingen, omdat je er niet voor kunt zorgen.

Als de goede materialen maar bewaard waren gebleven, zou
het makkelijker zijn geweest om er goed voor te zorgen. Heb ik gelijk,
Lieve Moeder?

Ik denk het wel. Maar bovenal is het het gebrek aan organisatie en orde dat al
deze verspilling veroorzaakt. Zeker, als er niet genoeg ruimte is om dingen
geordend en gescheiden te houden, de goede dingen aan de ene kant en de
slechte aan de andere kant, is het beter om de slechte dingen weg te doen.
Maar dit moet met grote zorg gebeuren om niet in het andere uiterste te
vervallen en dingen weg te gooien die mogelijk nuttig zijn.

20 september 1934

Lieve moeder,

X stuurde me vanochtend een metselaar met een ontslagbrief.
Later hoorde ik van X dat de metselaar had gelachen toen X hem
vertelde dat hij niet tevreden was met het werk dat hij had gedaan. Hoe
moet je in dit en soortgelijke gevallen het lot van een arbeider bepalen?

Je kunt iemand echt niet ontslaan omdat hij lachte. Je zou hem ander werk
moeten geven en hem moeten adviseren om in de toekomst beleefd te zijn.
24 oktober 1934

Lieve Moeder,

Ik heb gehoord dat je alle eigenschappen van elk materiaal kunt
kennen door middel van identificatie met bewustzijn. Is dat waar? Is dat
mogelijk? Als er bijvoorbeeld scheuren in een dak zitten, wil ik de
exacte oorzaak weten. Hoe kan ik me identificeren met het dak?
Bestaat er een definitieve methode? Is deze methode gemakkelijker en
zekerder dan het mentale proces van redeneren, dat gebaseerd is op
opgedane ervaring?

In theorie is het waar dat alles gekend kan worden door identificatie, maar in
de praktijk is het nogal moeilijk toe te passen. Het hele proces is gebaseerd
op concentratievermogen. Je moet je concentreren op het te kennen object
(in dit geval het dak) totdat de rest van de wereld verdwijnt en alleen het
object nog bestaat; dan kun je, door een kleine wilsbeweging, tot identificatie
komen. Maar het is niet erg gemakkelijk en er zijn andere manieren van
kennisvergaring naast redeneren — intuitie bijvoorbeeld — die ook effectief zijn.

November 1934

*

43



O Lieve Moeder,

ik zing Uw lof. |k zal nooit vergeten hoe U reageert wanneer
iemand U met intensiteit aanroept, noch het wonder van Uw
aanwezigheid die de houding van anderen ook verandert.

Deze uitspraak is volkomen waar.

Ik buig voor U, Lieve Moeder. Wees altijid en voor eeuwig in mij
aanwezig.

Ja, ik ben altijd bij U, maar U mag nooit vergeten mij aan te roepen, want door

mij aan te roepen wordt de aanwezigheid effectief.
15 december 1934

Lieve Moeder,

Ik weet dat ik niet verplicht was om Y een verklaring te geven
voor mijn beslissing. In zijn uitdrukking stond de vraag, maar ik had
hem gemakkelijk kunnen negeren. Waarom toonde ik deze zwakte? O
Lieve Moeder, hoe moet men in zulke gevallen handelen?

Y's wil is sterk en hij weet hoe hij die aan anderen kan opleggen. De enige
oplossing is om een sterkere wil te hebben dan de zijne en die met grote

kalmte, maar ook met grote vastberadenheid te gebruiken.
25 december 1934

Lieve Moeder,

Luister naar deze twee verslagen van innerlijke suggesties. (Er
worden twee voorbeelden gegeven.) Uit deze twee verslagen zult u
zien dat er goede redenen waren voor de eerste suggestie, terwijl de
tweede opdringerig was. Hoe kan men onderscheid maken tussen
deze twee soorten suggesties?

Alleen door lange ervaring, vele malen zeer zorgvuldig getest, kan men
verschillende soorten suggesties onderscheiden aan de vibratie die ermee

gepaard gaat.
12 januari 1935

Lieve Moeder,
Vergeef me alstublieft mijn dubbelzinnige antwoord aan Z. |k

buig voor U, vol berouw.

44



Berouw heeft geen zin; je moet de vreugde voelen van de mogelijkheid om
verdere vooruitgang te boeken.
26 februari 1935

(De sadhak kreeg hoofdpijn na contact met een collega.) Ik begrijp
deze twee totaal verschillende bewegingen in mij niet: (1) de ene die
besluit elk contact met X, direct of indirect, te vermijden, en (2) de
andere die elke harmonieuze omgang tussen ons ziet als een zeker
teken van overwinning — maar hoe kan dit zonder hoofdpijn te krijgen,
Lieve Moeder?

Het kan de tegenstrijdigheid tussen deze twee bewegingen zijn die de
hoofdpijn veroorzaakt. Nummer 1 wil vrede met een minimum aan inspanning.
Nummer 2 wil de moeilijkheid overwinnen, niet ervoor wegrennen. |k raad je
aan om voorlopig contact met X zoveel mogelijk te vermijden. Maar als er
contact is, wees dan op je hoede voor onderbewuste reacties en wees zeer
waakzaam.

3 mei 1935

(Een collega overtrad de vastgestelde werkprocedure.) Toen ik Y uit de
werkplaats zag komen, werd ik getroffen door twee suggesties: (1) Als
hij iets heeft gedaan zonder mijn medeweten, waarom zou ik me er
dan mee bemoeien? en (2) Aangezien ik er alles van weet, kan ik niet
onverschillig blijven; ik moet hem vertellen dat het niet goed is. Ik
volgde de tweede suggestie.

Wat je deed was goed, in principe tenminste, want er hangt zoveel af van

iemands woordkeuze en stemtoon.
15 mei 1935

Lieve moeder,

Wat betekent "luisteren naar de stem"? Is het hetzelfde als
luisteren naar woorden die worden uitgesproken? Een kant-en-klare
zin, "Schriff op wat er in de offerte staat", wilde mijn gedachten
verstoren. |k weet niet waar het vandaan kwam van. Was het mijn
eigen gedachte, uitgedrukt in woorden, of was het wat men een "stem"
noemt? Hoe kunnen deze dingen worden onderscheiden, Lieve
Moeder?

Het was duidelijk een innerlijke stem. Men hoort zelden de klank van de
woorden, maar de boodschap wordt eerder uitgedrukt als woorden in de

geest of soms gewoon als een gevoel in het hart.
23 mei 1935

45



Lieve Moeder,

Ik heb besloten de volgende houding aan te nemen ten opzichte
van pupillen Z. Als ik een suggestie of opmerking heb over het werk,
zal ik dat heel eenvoudig doen. Als hij het accepteert, heel goed. Als hij
het niet accepteert, zal ik zwijgen, zonder te discussiéren, en hem laten
doen wat hij wil. Is deze houding juist?

Nee, dat is niet juist — en ik zie dat je de implicaties van mijn opmerking van
laatst niet hebt begrepen. Als je iets ziet dat op een bepaalde manier moet
worden gedaan, moet u gewoon zeggen: "Zo denk ik dat het moet." Als hij je
tegenspreekt en een andere mening geeft, moet je gewoon antwoorden:
"Goed. We zullen allebei onze mening aan Moeder voorleggen en zij zal
beslissen."
Op deze manier kan er geen botsing van persoonlijkheden tussen hem
en jou ontstaan. Het is slechts een kwestie van gehoorzaamheid aan mij.
6 juni 1935

Lieve Moeder,

U hebt mij bewust gemaakt van de onderbewuste beweging die
mijn handelen stuurt. Wilt U mij alstublieft steeds meer bewust maken
wanneer zich een soortgelijke gelegenheid voordoet. Trek u niet van
mij terug wanneer U mij verdrietig ziet. O Lieve Moeder, ik verzeker U,
ik beloof U, dat ik met Uw Genade binnen korte tijd weer mezelf zal zijn.

Ik verlang naar de gezegende dag waarop het conflict, het
tidelijke gebrek aan geloof, voorgoed zal ophouden en U mij zult
gebruiken zoals U Uw voeten gebruikt, O Lieve Moeder.

Ik buig voor U in vreugdevolle dankbaarheid.

Ik ben erg blij met de manier waarop je deze zaak hebt aangepakt. Wanneer
ik zo openhartig tot u spreek, geef ik je een groot bewijs van vertrouwen.
Mijn zegeningen zijn met je.
16 juli 1935

(De sadhak weigerde een paar spijkers uit de muur van iemands
kamer te halen en schreef aan de Moeder om zijn beslissing uit te

leggen.)

Ja, het is een correcte analyse, maar iets zou niet gedaan moeten worden om
welke persoonlijke reden dan ook. Wat gedaan moet worden, zou op zichzelf
moeten worden beschouwd, los van alle persoonlijke vragen. Als iets juist en
goed is, zou men het moeten doen. Zo niet, zou men ervan moeten afzien.
Juist omdat uw weigering geen echte reden had, had die niet de macht
om de wil van de ander te domineren.
Dus je zou de spijkers moeten laten verwijderen.

46



17 juli 1935

Lieve Moeder,

Gisteren vroeg X me of de spijkers in zijn muur zouden worden
verwijderd. Bij gebrek aan concrete bevelen op dit punt zei ik: "Vraag
het aan Moeder." Later was het Lieve Moeder die besloot ze niet te
laten verwijderen.

Ja, ik hoopte dat zijn testament op dit punt zou worden gecompenseerd,
omdat ik dacht dat het absoluut waar was dat het verwijderen van de spijkers
de muur zou beschadigen. Maar het was slechts zeer relatief waar en dus
had de formatie niet voldoende waarheidskracht om X's tegenformatie op te
lossen. (Dit is waar "occultisme".)

Ik denk niet dat ik kan beoordelen of iets goed is of niet, omdat mijn
visie beperkt is.

Ik heb nooit gezegd dat jij de rechter zou moeten zijn. Ik stem ermee in om in
alle gevallen de rechter te zijn, omdat ik erken dat het erg moeilijk is om te
weten of iets juist en goed is, tenzij je de wet van Waarheid achter de dingen
kunt zien.

Als U tegen mij had gezegd: "Het verwijderen van de spijkers is toch
niets?"”, dan had ik geantwoord: "Niets bijzonders." En als U had
gezegd: "Wat! Het verwijderen van de spijkers voor niets en het
beschadigen van de muur?", dan had ik geantwoord: "Zinloos."

Dit is niet juist. Als ik een vraag stel, stel ik die om exacte en objectieve
informatie te krijgen. Ik heb dit al vaak gezegd. Ik heb geen vooropgezet idee,
geen voorkeur, geen mening over dingen. Als ik me kon verplaatsen en alles
fysiek kon zien, zou ik van niemand informatie hoeven te krijgen. Maar dat is
niet het geval, en daarom raadpleeg ik de mensen om me heen, omdat zij
zich kunnen verplaatsen. Ik wil niet dat ze me antwoorden door te herhalen
wat ze zich — ten onrechte — voorstellen dat ik denk. Ik wil dat ze hun
observatievermogen en hun technische kennis gebruiken om me zo
nauwkeurig en exact mogelijk informatie te geven. En op die informatie
baseer ik mijn beslissing.

18 juli 1935

47



Lieve moeder,

U schreef me: "Juist omdat je weigering geen echte reden had,
had die niet de macht om de wil van de ander te domineren. Dus je zou
de nagels verwijderd hebben.” Deze zin maakte me boos. Waarom
was er geen echte reden? Zullen de gaten de muur niet bederven?

Het hangt er allemaal vanaf wat je met bederven bedoelt. Ik had begrepen uit
wat je me vertelde dat het grote schade zou veroorzaken. Uit wat X schreef,
begreep ik dat de spijkers los zaten en dat een beetje schrapen en trekken
voldoende zou zijn om ze eruit te krijgen. Nadat ik deze twee interpretaties
had gewogen, zag ik dat het argument dat ik X gaf om hem de spijkers te
laten accepteren, niet waar genoeg was om de vijandige houding te
overwinnen.

Heb ik dit om een andere reden verzonnen?

Kijk in je hart, in alle oprechtheid, en je zult zien dat als iemand die je aardig
vond je had gevraagd de spijkers te verwijderen, je het niet zo moeilijk zou
hebben gevonden en je het niet op dezelfde manier zou hebben gesteld.

*

Ik dacht dat mijn weigering ineffectief was omdat het niet werd
ondersteund door Lieve Moeder, en ik ben er vast van overtuigd dat
niets waar kan zijn of effectief kan zijn tenzij het wordt ondersteund
door Lieve Moeder.

Wanneer we in de aanwezigheid zijn van vijandige krachten, kan alleen de
zuiverheid van een absolute waarheid ze overwinnen.

*

Dit is het argument, bijna woordelijk, dat me van streek maakte, en ik
heb nog steeds geen antwoord op dit probleem gevonden. Verlicht me,
Lieve Moeder.

Je argument lijkt juist, maar omdat het uitgangspunt onjuist is, houdt het niet
langer stand. Lees wat ik heb geschreven zorgvuldig en meerdere keren
indien nodig; denk over elk woord na zodat u precies begrijpt wat ik zeg en
niets anders.

20 juli 1935

Waarom geeft Lieve Moeder mij, als iemand een opmerking maakt, de
schuld zonder me zelfs maar om uitleg te vragen?

48



Altild dezelfde fout: je denkt dat ik oordeel op basis van wat mensen me
vertellen! Wanneer ik met een feit word geconfronteerd, direct of indirect, kijk
ik en oordeel ik zelf zonder de tussenkomst van iemands mening.

1 september 1936

In het geval van de kast van het Arogya Huis, was ik verrast toen Y me
vertelde dat hij hem niet geverfd wilde hebben, en ik onthulde dat Z
had beweerd dat hij, Y, het gedaan wilde hebben.

In het algemeen geldt: het is beter om niet aan iemand te herhalen wat
iemand anders heeft gezegd, want er bestaat altijd het risico dat er verwarring
ontstaat en de problemen toenemen.

11 december 1936

O Lieve Moeder,
"Doordring heel mijn wezen, transformeer het totdat U alleen in
ons en door ons leeft.""®

De hoofddeur van je wezen staat open, maar bepaalde andere deuren zijn
nog niet open. Je moet ze allemaal openen, want ik ben daar en ik wacht.
Met mijn zegen.
1 april 1936

X heeft net geschreven dat hij zijn fout heeft ingezien door het werk op te
geven en dat hij vanochtend weer aan het werk gaat. Dus je moet doen alsof
er niets is gebeurd en hem welkom heten. |k hoop dat Y ook geen onnodige
opmerkingen maakt.

23 september 1936

Misschien is Lieve Moeder ergens ontevreden over? Ik heb geen rust.

Ik ben helemaal niet ontevreden. Maar wat een vreemd idee om je door zulke
kleinigheden van streek te laten maken! Hoe zit het met de Yoga?
Je moet dat allemaal van je afschudden en terugkeren naar een betere
staat van bewustzijn.
Zegeningen.
8juli 1937

'S Gebeden en Meditaties, 7 maart 1914. De sadhak heeft "mijn" vervangen door "ons".

49



Lieve Moeder,
Ik weet niet waarom ik mijn zelfbeheersing en rust ben
kwijtgeraakt.

Jammer! Misschien ben je een beetje moe. |k hoop dat je goed slaapt. Ik wil
graag dat je eerder naar bed gaat. Is al dat werk na meditatie (gesprekken,
verslagen, enz.) echt onmisbaar? Om je zelfbeheersing te bewaren, moet je
voldoende tijd hebben om te rusten, tot jezelf te komen en rust en stilte te

vinden.
19 oktober 1938

Lieve moeder,

Ik zou graag deelnemen aan al het bekistings- en bouwwerk
zonder iemand te beledigen. Hoe moet ik dat doen? Hoe kan ik het
verleden wegwassen?

Was voor eens en altijd het gevoel weg dat je "superieur" bent aan anderen —
want niemand is superieur of inferieur aan het Goddelijke.
6 december 1938

Lieve Moeder,

De afgelopen dagen, elke keer dat ik X tegenkom, weert hij me
af. Ik heb in mezelf gekeken om te zien of ik onlangs iets heb gedaan
wat hem mishaagt, maar ik kan niets vinden. Vertel me alstublieft of ik
iets verkeerd heb gedaan.

Ik weet er niets van. X heeft me niet geschreven.
Maar één ding is zeker: u hecht veel te veel waarde aan de manier
waarop mensen u behandelen. Deze overgevoeligheid is de oorzaak van de

meeste misverstanden.
Maart 1939

O Lieve Moeder,

Ondanks al mijn pogingen tot vriendschappelijke samenwerking
met X, ben ik gefaald. Ik bid dat u mij gedetailleerd de gebreken vertelt
die deze prestatie in de weg staan. Ik beloof U dat ik oprecht mijn best
zal doen om ervan af te komen, en met Uw hulp zal ik daar zeker in
slagen.

Ik had gedroomd dat X en ik zowel het onderhanden werk als
het werk dat gedaan moest worden zouden bespreken en van
gedachten zouden wisselen — ik bedoel, net zoals Y en ik samen

50



praten. Maar het spijt me te moeten zeggen dat X me op afstand houdt
en zich afzijdig houdt, en als hij wel praat, vind ik hem nogal moeilijk.

Deze stand van zaken roept reacties van verzet in me op, en de
pogingen die ik doe om vredig en kalm te blijven, lijken mijn vermogen
te boven te gaan.

Ik vrees dat het een gebrek aan affiniteit is in het vitale en zelfs in het
denkvermogen. Deze dingen zijn erg moeilijk te overwinnen, want het vereist
dat jullie je beiden openstellen voor een hoger bewustzijn. Dit vereist tijd en
een voortdurende inspanning van sadhana van jullie beiden.

Onder de huidige omstandigheden denk ik dat het beter is om niet
volhardend te zijn in jullie pogingen om een vriendschappelijke relatie met
hem op te bouwen, want het vergroot alleen maar zijn gevoel van
belangrijkheid.

Wat betreft de noodzaak om jullie standpunten en meningen over het
werk uit te wisselen, daar ben ik nog steeds niet van overtuigd. Mijn indruk is
dat men altijd veel meer zegt dan nodig is en dat goed werk niet met woorden
tot stand komt.

In ieder geval zijn kalmte en geduld absoluut noodzakelijk — en die
zouden jullie moeten hebben, want mijn zegen is met jullie.

10 oktober 1939

Een jaar van stilte en verwachting... laten we, O Heer, onze volledige steun
vinden in Uw Genade alleen.
1940

(De sadhak vertelde over verschillende gevallen waarin hij van streek
en depressief raakte omdat een collega zijn advies niet opvolgde.)

De ziekte: een bekrompen en egoistische ambitie in het denkvermogen die
zich uitdrukt als een sterke jjdelheid in het vitale, waardoor je ideeén over
dingen en je reacties worden vervormd.
De remedie: geef dat alles volledig en definitief over aan "Lieve
Moeder".
Met mijn liefdevolle aandacht en mijn zegen.
5 maart 1940

Ik ben blij dat je het licht hebt gezien, maar het verbaast me niet; ik was er
zeker van dat je het ooit zou begrijpen.

Laat het licht van een stralend bewustzijn in je binnendringen; verruim
jezelf in dat immense bewustzijn, zodat elke schaduw voor altijd mag
verdwijnen.

Met mijn zegen.

5 juni 1940

51



Het is heel goed, mijn kind; ik was er vrij zeker van dat het zo zou eindigen,
want ik ken de goedheid van je hart.
Mijn zegen is met je.
15 oktober 1940

52



Serie Drie

53



54



Serie drie

Brieven aan "Mijn kleine glimlach"

Aan "Mijn kleine glimlach”, een van de eerste kinderen die werd toegelaten tot
de Sri Aurobindo Ashram; ze kwam op veertienjarige leeftijd. Kleine glimlach
werkte jarenlang aan het borduren van kleding voor de Moeder en werd later
een van haar persoonlijke begeleiders. Ze begon op zeventienjarige leeftijd
met schrijven aan de Moeder.

Mijn lieve kleine glimlach,

Je mag je geduld en moed niet verliezen; alles komt goed.

De toestand waarin je verkeerde tijdens het borduren van de "Stilte"-
bloem'® kan niet terugkeren naar hoe het was, want in deze wereld herhalen
dingen zich nooit op precies dezelfde manier — alles verandert en vordert.
Maar de staat van geestelijke vrede die je hebt gekend, is niets vergeleken
met de veel diepere en volledigere die je zult leren kennen.

Je moet je aspiratie intact houden en je wil om alle obstakels te
overwinnen; je moet een onwrikbaar geloof hebben in de goddelijke genade
en de zekere overwinning. Sri Aurobindo werkt aan jouw transformatie — hoe
kan er twijfel bestaan dat hij zal zegevieren!

Met al mijn liefde.

1931

Ik bedoelde alleen maar te zeggen dat je gelukkig en zelfverzekerd was als
een kind, of een dier is zelfverzekerd en gelukkig zonder te weten waarom.
Nu moet je leren gelukkig en zelfverzekerd te zijn terwijl je weet waarom en
begrijpt van de diepere oorzaak van je geluk en zelfvertrouwen.

1931

Mijn kleine glimlach,

Om je glimlach echt "eeuwig" te laten worden, moet je leren om net zo
vrijuit met me te praten wanneer je bij me bent als wanneer je in je kamer
bent.

Het is ook beter om niet boos te worden, en als het toch gebeurt, is het
beter om je boosheid snel te vergeten; en als dat niet mogelijk is, dan moet je
me heel eenvoudig vertellen wat er is gebeurd, zodat ik de boosheid uit het
bewustzijn van mijn "kleine glimlach" kan verwijderen en haar de vreugde en
vrede kan teruggeven die ik haar altijd wens.

Met mijn meest liefdevolle zegeningen.

16 Stilte: de naam die de Moeder gaf aan de Wilde Passiebloem (passiflora incarnata).

55



1931

Ik heb de sari gezien die geborduurd is met mijn kleine glimlach en ik vind
hem heel mooi, volkomen geslaagd.
Je moet niet luisteren naar de kritiek van mensen zonder smaak of
voldoende opleiding.
Met liefde.
1931

Lieve Moeder,
Ik stuur U deze roepie. Nu heb ik geen zakgeld meer nodig.

Ik neem de roepie aan en stuur mijn lieve dochtertje, samen met mijn zegen,

mijn felicitaties voor de manier waarop ze haar Franse examen heeft gehaald.
Met liefde.

10 mei 1932

Mijn kleine glimlach,

Ik ben erg blij dat je geschreven hebt; ik weet zeker dat je je nu veel
beter voelt.

Heb niet te veel belang aan al deze dingen; het zijn de verbeeldingen
van een kind dat niets weet van het leven, van zijn ellende en lelijkheid. Want
het leven is niet zoals het in romans wordt afgeschilderd; het dagelijks
bestaan is vol groot en klein lijden, en alleen door identificatie met het
Goddelijk Bewustzijn kan men het ware, onveranderlijke geluk bereiken en
behouden.

Behoud je vertrouwen en je geloof, mijn kleine glimlach, en alles komt
goed.

Met al mijn liefde.

1 augustus 1932

Lieve moeder,

Dit onderwerp was opgegeven voor schrijffwerk in onze Franse
les —

Ontwikkel deze gedachte:

Toewijding aan het Goddelijke is het geheim van het bestaan;
een voortdurende vernieuwing van kracht komt voort uit gemeenschap
met het Oneindige.

Mijn lieve kleine glimlach,
Het is heel eenvoudig, zoals je zult zien.

56



1) Het Oneindige is de onuitputtelijke voorraad aan krachten. Het
individu is een batterij, een opslagcel die na gebruik leegloopt. Wijding is de
draad die de individuele batterij verbindt met de oneindige voorraad aan
krachten.

Of

2) Het Oneindige is de rivier die onophoudelijk stroomt; het individu is
de kleine vijver die langzaam opdroogt in de zon. Wijding is het kanaal dat de
rivier met de vijver verbindt en voorkomt dat de vijver opdroogt.

Met deze twee beelden denk ik dat je het zult begrijpen.

Tedere liefde.

28 augustus 1932

Moeder,

Ik heb vaak gemerkt dat als ik me geen verhalen verbeeld, zoals
ze genoemd worden, ik een soort saaiheid voel; dan kan ik niet werken,
en zelfs als ik dat wel doe, kan ik niet snel werken. Vandaag heb ik de
hele dag in deze staat van saaiheid doorgebracht, omdat ik de dingen
niet meer kan verbeelden zoals voorheen.

Moeder, ik zou graag willen weten of alles wat ik zeg over mijn
saaiheid waar is — of het te wijten is aan een gebrek aan verbeelding.

De saaiheid komt van "tamas"; verbeeldingskracht was het afschudden van
de tamas en zo je van de saaiheid bevrijden. Maar dit is niet de enige manier
om ervan af te komen. Je openstellen voor het Licht en Bewustzijn van
bovenaf en toestaan dat ze de tamas in het externe bewustzijn vervangen, is
een veel betere en zekerdere weg.

22 november 1932

Lieve moeder,

Ik wil geen tamas. Vandaag heb ik de hele dag gewerkt.

Maar mijn denkvermogen heeft geen tamas; hij is altijd actief en
rent heen en weer als een gek.

Het denkvermogen rent altijd rond als een gek. De eerste stap is om je
bewustzijn ervan los te maken en het zijn gang te laten gaan zonder mee te
rennen. Dan vindt het dat minder prettig en na een tijdje wordt het rustiger.

23 november 1932

Lieve Moeder,

Ik heb gemerkt dat ik in de aanwezigheid van X bepaalde
dingen niet durf te doen, zoals hardop praten of andere onbeleefde
dingen van dienaard.

57



Het is goed om jezelf te observeren om je zwakheden te zien en ze te kunnen
corrigeren.
26 november 1932

Lieve Moeder,

U weet dat de dokter me heeft gevraagd om voor Y te zorgen. In
de Ashram hoorde ik Z hem iets vragen over Y, en ik hoorde de dokter
0ok tegen hem praten. Daarna vroeg ik de dokter: "Waarom praat u
met Z over Y?" Hij zei: "Z vroeg me wat er met Y is gebeurd. Hij ziet
haar niet meer in Pranam." Toen antwoordde ik: "Maar hij heeft niets
met haar te maken en het is niet goed om met mensen over deze
dingen te praten, omdat ze niets voor haar kunnen doen." "Ja," zei de
dokter, "ik begrijp dat hij me daar gewoon uit nieuwsgierigheid naar
heeft gevraagd en ik zal hem niets zeggen.”

Mijn kleine glimlach,
Je antwoord aan de dokter was heel goed en je hebt volkomen gelijk.
Je moet nooit over anderen praten — het is altijd zinloos — en al helemaal niet
over hun problemen; het is onvriendelijk omdat het hen niet helpt de
problemen te overwinnen. Wat artsen betreft, de regel is dat ze niet over hun
patiénten mogen praten, en de dokter zou het beter moeten weten. Ik hoop
dat je niet bang bent door wat er met Y is gebeurd. Blijf heel kalm, heel rustig,

en alles komt goed.
28 november 1932

Moeder,

Terwijl U orgel speelde, had ik het gevoel dat de anderen
luisterden naar de Moeder die voor mij orgel speelde, en dat maakte
me trots. Ik begreep, zelfs op dat moment, dat het een verkeerd gevoel
was en dat ik het niet wilde; maar ik weet niet hoe ik ervan af moet
komen.

Moeder, ik geloof dat als ik helemaal alleen blijf, afgezonderd
van alle anderen, ik heel gelukkig zal zijn. Ik ben heel slecht; ik weet
niet wanneer al deze slechte dingen me zullen verlaten.

Heb medelijden met me.

Je moet niet overdrijven. Er zijn zeker bewegingen van ijdelheid — nogal
kinderachtig bovendien — maar dat zijn niet de enige. Ik ben er vrij zeker van
dat u, terwijl u naar de muziek luisterde, ook de pure en simpele vreugde van
de muziek omwille van zichzelf kon voelen, en dat u, wanneer u bij mij bent,
ook de simpele en oprechte vreugde van een kind in de buurt van zijn moeder
voelt.

De natuur is complex, en altijd zijn het ware en het valse, het goede en
het slechte met elkaar vermengd. Het is heel nuttig om je fouten en
zwakheden helder te zien, maar je moet ze niet alleen zien, want ook dat zou
eenzijdig zijn. Je moet je ook bewust zijn van wat goed en waar is in de

58



natuur en daar al je aandacht aan geven, zodat deze goede en ware kant kan
groeien en uiteindelijk de rest kan absorberen en de natuur kan transformeren.
5 december 1932

Moeder,

Toen ik U vanmorgen in Pranam zag, leek het mij dat U het heel
serieus meende.

Ik schriff U alles wat ik denk dat ik U moet vertellen, omdat ik
beloofd heb over mijn gedachten en gevoelens te schrijven en ik wil U
niet bedriegen. |k heb niets goeds U te vertellen. Ik heb een schat aan
slechte, lelijke, dwaze en stoute dingen om U te vertellen. Als er iets
goeds is, is het alleen dat ik voor U werk (Uw sari): dit is het enige wat
ik goed kan noemen.

Vandaag was ik de hele dag verdrietig, ik kon niet glimlachen. U zult
veel van dergelijke dingen te lezen krijgen. Maar als U serieus wordt,
zoals vanochtend, zou ik er liever een einde aan maken.

Vandaag heb ik zeven uur gewerkt.

Nee, mijn kind, ik was niet "serieus" en ik glimlachte zoals gewoonlijk naar je;
jij was het die zo'n verdrietig gezichtje had en het is waarschijnlijk jouw eigen
verdriet dat je in mijn ogen weerspiegeld zag. Ik ken het leven te goed om
door jouw bekentenissen "serieus" te worden. Bovendien zijn jouw
bekentenissen niet zo verschrikkelijk, wat je er ook van mag denken. En
zodra je me alles vertelt wat je dwarszit, zul je zien dat ze verdwenen zijn en
zul je je vrij en gelukkig voelen.
Houd je glimlach, klein kind; dat geeft je kracht.
7 december 1932

Moeder,

Ik weet niet waarom, maar ik voel me al twee of drie dagen een
beetje verdrietig.

Moeder, soms, als ik depressief ben, als ik denk dat ik
misschien geen yoga kan doen, fantaseert mijn denkvermogen:
"Moeder zegt me dat ik geen yoga kan doen en vraagt me om hier weg
te gaan. |k heb niemand om naartoe te gaan en geen plek om te
verblijven; ik zal hier blijjven, zelfs als dienstbode, maar het is
onmogelijk voor mij om ergens anders te wonen."

Als ik aan dit alles denk, voel ik me nog verdrietiger dan altijd.

Mijn moeder, vandaag lijkt het alsof mijn denkvermogen niet
kalm genoeg is om U iets te schrijven. Vandaag heb ik negen uur aan
de sari gewerkt.

Mijn lieve kleine kind,

Je moet je niet laten verleiden door depressie, nooit, en al helemaal
niet door deze suggesties, zo stom en vals, dat ik je zou kunnen vragen weg
te gaan! Hoe kun je zoiets dromen? Je bent hier thuis — ben je niet mijn

59



dochtertje? — en je zult altijd een plaatsje aan mijn zijde hebben, in mijn liefde
en bescherming.
9 december 1932

Moeder,

Ik had een denkbeeldig gesprek in mijn hoofd met X. Ik lette niet
op, maar op een gegeven moment kwam het bij me op dat ik dit
allemaal aan Moeder moest schrijven en plotseling hield het gesprek
op.

Zo praat ik met mensen in mijn hoofd; mijn denkvermogen legt
de gedachten die hij wil, zoals hij wil, in iemands mond en dat maakt
een geluid in mijn hoofd.

Ik ben het erg zat om zulke slechte en domme dingen te
schrijven. Ik weet niet wanneer dit verstrooide denkvermogen rustig zal
worden.

Het is niet zo erg — het denkvermogen houdt ervan om altijd ergens mee
bezig te zijn, en verhalen verzinnen (zelfs als men weet dat die verhalen niet
waar zijn) is een van de meest onschuldige bezigheden van dit rusteloze
denkvermogen. Natuurlijk moet hij ooit kalm en stil worden om het licht van
boven te ontvangen; maar in de tussentijd mag je me al deze verhalen zeker
vertellen. Ik vind ze eerder grappig dan dwaas en ze interesseren me. Zeg
dus niet: ik zal Moeder dit of dat niet vertellen, maar zeg liever: ik zal haar
alles eerlijk vertellen.

11 december 1932

Lieve Moeder,

Ik ben nooit tevreden, ook al hebt U mij een zeer zeldzame kans.
Mijn levenswezen wil altijd meer en meer; het is nooit tevreden met wat
U het geeft.

Mijn kind, ik ga iets onthullen dat je zult proberen te begrijpen: je bent niet
ontevreden omdat ik je niet alles geef wat je nodig hebt, maar omdat ik je
meer geef, veel meer dan je kunt ontvangen. Open jezelf, vergroot je
ontvankelijkheid door jezelf meer te geven, en je zult zien dat alle
ontevredenheid zal verdwijnen.

12 december 1932

Lieve Moeder,
Nergens vind ik vooruitgang. Zelfs in mijn werk ben ik nog
steeds niet regelmatig, dus hoe kan ik dan op Uw hulp hopen?

60



Ik begrijp niet wat je bedoelt. Mijn hulp is altijd bij je, zo volledig als die maar
kan zijn; het is aan jou om je open te stellen en die te ontvangen. En het is
zeker niet door opstandig en ontevreden te zijn dat je daartoe in staat zult zijn.

*

Zo vaak heb ik me voorgenomen om regelmatig te werken en zo vaak
heb ik gefaald! Dus ik dacht dat als ik het U vertelde, ik Uw hulp zou
krijgen en regelmatig zou worden in mijn werk, maar tevergeefs.

Hoe kan ik dan doorgaan met mijn praktijk van schrijven aan U
in deze staat van depressie en ontevredenheid?

Maar ik geef U hiervoor niet de schuld; ik ben het — ik heb geen
sterke wil, dus hoe kom ik daarvanaf?

Je hoeft geen sterke wil te hebben — je hoeft alleen maar de mijne te
gebruiken.

Pas op, kind, open de deur niet voor depressie, ontmoediging en
opstand — dit leidt je ver, ver weg van het bewustzijn en laat je wegzinken in
de diepten van de duisternis waar geluk niet langer kan binnendringen. Je
grote kracht was je glimlach; omdat je wist hoe je naar het leven moest
glimlachen, wist je ook hoe je met moed en standvastigheid moest werken, en
daarin was je uitzonderlijk. Maar je hebt het voorbeeld van andere mensen
gevolgd, je hebt van hen geleerd ontevreden, opstandig en depressief te zijn,
en nu heb je je glimlach laten verslappen, en daarmee je geloof en
vertrouwen in mij; in deze toestand, als alle goddelijke krachten zich op jou
zouden concentreren, zou het tevergeefs zijn — je zou weigeren ze te
ontvangen.

Er is maar één remedie, en je moet geen tijd verliezen met het
accepteren ervan: herwin je glimlach, herwin je geloof, word weer het
zelfverzekerde kind dat je was, pieker niet over je fouten en moeilijkheden —
het is je glimlach die ze zal verjagen.

16 december 1932

Lieve moeder,

Ik heb vaak gemerkt dat als ik wakker word, er een soort lawaai
in mijn hoofd is, alsof er veel mensen tegelijk praten en ik niets kan
verstaan van wat ze zeggen. En ik heb het gevoel alsof dit lawaai de
hele nacht heeft geduurd. Het is als een bazaar, er is veel lawaai
omdat mensen allemaal tegelijk praten en je er niets van kunt verstaan.

In je slaap word je je bewust van de geluiden die de mechanische gedachten

van het meest materiéle denkvermogen in hun eigen domein maken.
18 december 1932

61



Lieve moeder,
... En wat X betreft, nu denk ik: "Waarom heb ik hem niet
geweigerd?" Maar wat is het nut van achteraf denken!

Het heeft een voordeel om na verloop van tijd terug te blikken op wat je hebt
gedaan; want op afstand, verwijderd van de handeling, zie je duidelijker en
begrijp je beter wat wel of niet had moeten gebeuren.

20 december 1932

Lieve Moeder,
Als U wilt dat deze verbeeldingen in mij blijven, laat ze dan blijven,
maar als U dat niet wilt, vernietig ze dan.

Nogmaals, maak je geen zorgen; wat moet verdwijnen, zal verdwijnen; alleen
wat goed is, zal overblijven.
25 december 1932

Lieve Moeder,

Ik denk dat dit het laatste is wat ik U zal schrijven. |k zou nu
graag willen stoppen met schrijven, want ik voel me erg moe.

Ik weet dat U het niet leuk zult vinden, maar ik moet zeggen dat
het beter is om me even aan de kant te zetten. |k ben volkomen
hopeloos. De laatste dagen ben ik weer onregelmatig geworden in mijn
werk. U zei ooit dat mezelf voor U openstellen mijn werk is, omdat Uw
hulp altijd bij me is. Maar ik weet niet wanneer ik mezelf voor U zal
openstellen. Ik ben zo hard als een steen. Als ik eerder had geweten
dat deze dingen zo moeilijk zijn, zou ik hier nooit naartoe willen komen.
Moeder, ik wou dat U me niet had verteld dat ik in opstand kom, ik hoor
dat niet graag.

Ik weet niet, Moeder, waarom ik al deze dingen heb
opgeschreven. Moeder, wees alstublieft niet boos op mij, ik heb
niemand behalve U.

Waarom deze ontmoediging? leder heeft zijn eigen moeilijkheden, de jouwe
Zijn niet onoverkomelijker dan die van anderen. Je hoeft alleen maar vol
vertrouwen en vrolijk te blijven.

27 december 1932

Lieve Moeder,

"Wat moet verdwijnen, zal verdwijnen; alleen wat goed is, zal
blijven."

Dit schreef U ooit in mijn notitieboekje. Maar alle dingen
waarover ik tot nu toe aan U geschreven heb, zijn niet verdwenen.
Misschien zijn ze allemaal goed! En misschien zijn deze opstandigheid,

62



ontevredenheid, ontmoediging en slechte humeur ook goed. Omdat ze
in mij gebleven zijn, zijn ze niet verdwenen. En de glimlach en het
regelmatig werken en het hebben van zelfvertrouwen — dat is
misschien allemaal slecht. Omdat ik zie dat ze verdwenen zijn,
tenminste voor het moment.

En als er niets slechts in mij is, waarom doen we dan zoveel
moeite? Het zou beter zijn om stil te blijven, want "wat moet verdwijnen,
zal verdwijnen; alleen wat goed is, zal blijjven."

Moeder, ik weet dat U niet tevreden zult zijn met al deze dingen
die ik geschreven heb, maar wat kan ik doen? |k moet dit allemaal aan
U schrijven.

Ik ben niet boos omdat wat u hier schrijft niets betekent — ik heb medelijden
met u, dat is alles. Heb ik je gezegd dat het onmiddellijk, ogenblikkelijk zou
verdwijnen, vooral als je zelf meer geneigd bent om het te behouden dan om
het te verwerpen?

28 december 1932

Lieve moeder,

Vanmorgen na negen uur kwam X naar mijn kamer. Hij raadde
me aan om vijandige suggesties en dergelijke te verwerpen. Hij gaf me
een preek. Hij zei het niet, maar ik denk dat U hem vroeg om naar mijn
kamer te komen.

Maar ik moet U zeggen dat ik het niet prettig vind als mensen
mij een preek komen geven. Kunt U mij niet rechtstreeks vertellen wat
nodig is? Ben ik niet hier bij U? Ben ik zo ver weg? Waarom zou ik dan
naar het advies van anderen moeten luisteren?

Het zijn je zelfrespect en ijdelheid die in een staat van ergernis verkeren en
die u ervan weerhouden genegenheid te zien waar die aanwezig is.

*

Ik weet niet of U Y vertelt over wat ik U schrijf, maar ik zou het liever
niet willen.

Alleen Sri Aurobindo weet wat je mij schrijft.

*

U schreef me ooit in dit notitieboekje (16 december), met betrekking tot
Uw hulp: "Het is aan jou om uzelf open te stellen en het te ontvangen.
En het is zeker niet door opstandig en ontevreden te zijn dat je daartoe
in staat zult zijn."

En opnieuw schreef U mij (7 december) in dit notitieboekje:
"En zodra je mij alle dingen vertelt die je dwarszitten, zul je zien dat ze
verdwenen zijn en zul je je vrij en gelukkig voelen."

63



Dus zeg ik U dat zelfs deze opstand en dit slechte humeur mij
dwarszitten.

Van alle dingen zijn dit de ergste.

Ik denk dat ik U alles verteld heb wat me dwarszit.

Het is niet genoeg om het ze te vertellen, je moet willen dat ze verdwijnen.

*

Moeder, vandaag ben ik verdrietig. |k weet niet waarom, maar ik heb
zelfs gehuild.

En toch is het heel natuurlijk; hoe kun je niet verdrietig zijn als je je ziel de rug
toekeert, en dat gewoon uit trots!

Moeder, verlos me van deze ontmoediging en deze opstand, alsjeblieft.
Wilt U me er niet van redden?

Met heel mijn wil wil ik je redden, maar je moet me dat toestaan.
Opstandigheid is de Goddelijke Liefde verwerpen en alleen de Goddelijke
Liefde heeft de macht om te redden.

28 december 1932

Lieve Moeder,
Ben ik niet Uw kind? Ja, ik weet dat ik een stout kind ben, maar
wat kan ik doen? Stout of niet, ik ben in ieder geval van U.

Ik denk niet dat je stout bent en ik weet dat je mijn kind bent.
29 december 1932

Lieve Moeder,

Het lijkt erop dat mijn denkvermogen (of liever gezegd ikzelf)
niet stil wil worden. Want als ik stil had willen worden, had ik natuurlijk
geprobeerd mezelf stil te maken, toch?

Op psychologisch gebied herstellen alleen de patiénten die niet willen
herstellen, niet. Misschien geldt dat ook voor lichamelijke ziekten?

64



5 januari 1933

Lieve Moeder,
Wat is dat toch met die psychische en lichamelijke ziekten? Ik
begrijp er niets van.

Psychische ziekten zijn ziekten van de gedachten en gevoelens, zoals
depressie, opstandigheid, verdriet, enz. Lichamelijke ziekten zijn ziekten van

het lichaam.
6 januari 1933

Lieve Moeder,

Ja, ik weet dat U weet dat ik nu niets voor U kan verbergen en
dat het voor mij onmogelijk is om zonder U te leven, en daarom,
Moeder, wilt U mij zoveel mogelijk zien lijden — nietwaar?

Ik begrijp absoluut niets van wat je bedoelt. Je lijkt te zeggen dat ik het fijn
vind om je te zien lijden; maar dit is zo absurd dat ik niet kan geloven dat dit is
wat je bedoelt.

Als ik met al mijn wilskracht werk aan het verdwijnen van lijden uit de
wereld, hoe zou ik dan willen, laat staan dat, een van mijn kinderen lijdt! Het
zou afschuwelijk zijn.

7 januari 1933

Lieve Moeder,

De afgelopen twee dagen heb ik een grote wanhoop en verdriet
gevoeld — zo erg zelfs dat ik denk dat als het nog een paar dagen
aanhoudt, het heel moeilijk voor me zal zijn om van deze dingen af te
komen.

Ik weet niet wat er gaat gebeuren, maar ik kan er niet aan
ontkomen dat als ik de hele tijd in deze toestand blijf, en als ik nooit
gelukkig kan zijn, het binnenkort onmogelijk voor me zal zijn om te
leven. Gedurende deze twee dagen, in dit verdriet en deze wanhoop,
kwam ik op het idee om zelfmoord te plegen. (Wees niet bang, ik zal
geen zelfmoord plegen; ik vertel U alleen ver mijn toestand om U ervan
op de hoogte te stellen.)

Er zijn dieven in de subtiele wereld, net als in de buitenwereld. Maar je moet
de deuren van je gedachten en gevoelens voor hen sluiten, net zo zorgvuldig
als een verstandig man de deuren van zijn huis sluit.

Deze suggesties van verdriet, wanhoop en zelfmoord komen van hen
(de dieven van de vitale wereld), want juist wanneer je depressief bent,
kunnen ze je het beste beroven. Je moet niet naar hen luisteren — je moet de

65



kwade suggesties verwerpen en weer jezelf worden, dat wil zeggen, mijn
"kleine glimlach".
9 januari 1933

Lieve moeder,

U noemt me niet langer "mijn kind"? Ben ik zo slecht en
onwaardig?

Moeder, ik geloof dat ik alles doe wat ik kan en als ik nog steeds
niet goed kan zijn, wat moet ik dan doen? Ja, ik weet dat ik niet meer
ben wat ik eerder was.

Ik bedoelde niets door niet "mijn kind" te schrijven op het briefje dat ik je
vanmiddag stuurde. Ik had grote haast en ik heb zo min mogelijk woorden
geschreven. Natuurlijk mis ik de tijd toen je werkelijk de eeuwige kleine
glimlach was, spontaan en moeiteloos, toen je je tevreden voelde met je werk,
blij om bij me te zijn, en vol vertrouwen en eenvoudig genoeg om geen
verkeerde interpretatie te geven aan alles wat ik doe. Wie heeft dit gif van
twijfel en ontevredenheid in je hart gegoten? Wie heeft je in één keer je geluk,
je simpele levensvreugde en je mooie glimlach, die een genot was om te zien,
afgenomen? Ik stel de vraag niet om een antwoord van je te krijgen, want ik
denk dat ik het weet; het is alleen zodat je begrijpt dat ik je niet
verantwoordelijk houd voor deze verandering die van buitenaf over je is
gekomen. Nu is er maar één weg open, de weg van vooruitgang — aangezien
het onmogelijk is om achteruit te gaan, moet je vooruitgaan en wat slechts
instinctief was, moet nu bewust en gewild worden.

En twijfel nooit aan mijn genegenheid, die altijd bij je is om je te helpen
deze onmisbare vooruitgang te boeken.

11 januari 1933

Lieve Moeder,

U zei dat ik U elke dag iets moest schrijven. Maar nu vind ik
niets om te zeggen en weet ik niet wat te schrijven. Wat betreft wat ik
geschreven heb: sinds U me vertelde dat ik, om gelukkig en goed te
worden, het met heel mijn wil moet willen en moet werken zoals
voorheen, ben ik daaraan begonnen.

Maar als ik U niets te schrijven heb, wat kan ik dan schrijven
(om, zoals U zei, het contact met U te behouden)?

Moeder, U zult het me vertellen.

Mijn kleine glimlach,

Als je me niets meer te vertellen hebt, vertel me dan hoe laat je bent
opgestaan — (bijvoorbeeld: vanmorgen werd ik wakker op zo'n en zo'n tijdstip
na zoveel uren geslapen te hebben; ik Ik stond op, waste me en kleedde me
aan, at mijn ontbijt en begon op die en die tijd te werken, enz. enz.). Je kunt
me alle mensen vertellen die je hebt ontmoet en met wie je hebt gesproken,

66



wat je hen hebt verteld, enz. Het zal een goede oefening in het Frans zijn en
tegelijkertijd zal het de intimiteit tussen ons vergroten.
13 januari 1933

Lieve moeder,

Vanmorgen werd ik om 5:45 uur wakker. |k waste me en
kleedde me aan, ging toen mijn notitieboekje halen bij het raam van X
(ik ga daar altijd heen). Rond 6:30 uur dronk ik mijn phoscao en om
6:45 uur begon ik te werken. Om 7:30 uur ging ik naar Pranam en om
7:45 uur begon ik weer met werken. Om 9:30 uur ging ik naar Y's huis
om wat werk voor Z te halen, en ging toen weer zitten om te werken tot
11:30 uur. Toen at ik mijn lunch en rustte ik tien minuten. Om 12:00 uur
ging ik weer aan het werk; om 12:30 uur kwam Z op het werk en om
rond 14:00 uur maakte ze limoensap voor ons. |k werkte van 12:00 tot
20:00 uur. Ik ben klaar met het borduren van de kroon.

Nou, het is gelukt! Het is een goed verslag met nauwelijks fouten, en ik ben
blij dat ik precies weet hoe je je dag hebt doorgebracht. Het zal goed zijn om
zo door te gaan.

14 januari 1933

Moeder, ik schriff U altijd over dezelfde dingen: slapen, werken en
praten. Moeder, leest U graag elke dag hetzelfde?

Waarom niet, mijn kleine glimlachje? Je kunt leren om dezelfde dingen te
zeggen op verschillende manieren; dit is een uitstekende oefening om te leren
hoe je je stijl kunt schrijven en vormgeven. Het lijkt erop dat je op dit moment
kalligrafie beoefent! Wie heeft je zo mooi leren schrijven?
Je liefhebbende moeder.
25 januari 1933

Mijn lieve moeder,
Ik heb gemerkt dat X zijn slechte gewoonte niet heeft
opgegeven. |k haat hem...

Dat is een behoorlijk groot woord! Men zegt dat haat het omgekeerde is van
liefde; in ieder geval is het een gevaarlijk gevoel dat je altijd overlevert aan
degene die je haat: haten betekent dat je nog steeds gehecht bent; de ware
houding is er een van volledige onverschilligheid.

27 januari 1933

67



Mijn lieve moeder,

Vandaag heb ik tien uur lang met mijn lichaam'” tot U gebeden.

De volgende keer dat ik U zie, zal ik uitleggen hoe borduurders
de sari op het frame bevestigen. Het frame moet even groot zijn als de
sari.

Moeder, zou ik niet zo'n groot frame kunnen hebben, om de
sari's echt mooi te borduren?

Als ik je zo'n groot frame geef, moeten we een kamer bouwen om het frame in
te passen!
13 februari 1933

Mijn lieve moeder,

Ik heb tien uur aan de sari gewerkt. |k denk dat ik deze sari voor
24 april af heb.

Moeder, ik heb niets nieuws te vertellen.

Je bent een prachtige en bekwame werkster, mijn kleine glimlach, en ik ben
trots op jou en je werk, dat zo mooi is. |k zie dat je geschreven hebt zonder
ook maar één fout te maken!

14 februari 1933

Lieve moeder,

Vandaag heb ik negen uur lang met mijn lichaam tot U gebeden.
Nu ben ik weer regelmatig in al mijn werk, zoals voorheen.

Moeder, wat anders?

Dit is goed, mijn kleine glimlach; evenwicht van het wezen is gebaseerd op
regelmatig werk.
27 februari 1933

Heb je de datum van vandaag opgemerkt — 3 maart 19337
Weet je dat dit maar eens in de elf jaar gebeurt?
Elf jaar geleden, in 1922, in de maand februari, was het mogelijk om 2.2.22 te
schrijven en elf jaar later, in de maand april, zal het mogelijk zijn om 4.4.44 te
schrijven, enzovoort. Het is interessant, toch?
3 maart 1933

7 Bidden met het lichaam: je werk doen als offer aan het Goddelijke. De Moeder heeft geschreven:
"Werken voor het Goddelijke is bidden met het lichaam." Woorden van de Moeder — 1, CWM, Vol. 14, p.
299.

68



Mijn lieve Moeder,

"Supramentale schoonheid in het fysieke"'® — wat betekent het?
Al deze dingen — alle kunsten, het schone werk dat we voor het
Goddelijke doen — zijn dat uitingen van supramentale schoonheid in
het fysieke?

Nee, dat alles is slechts de manifestatie van een universele harmonie die als
het ware in het hart van de schepping ligt. Maar de supramentale schoonheid
is iets dat veel hoger en volmaakter is; het is een schoonheid die niet
bezoedeld is door lelijkheid en die de nabijheid van lelijkheid niet nodig heeft
om er mooi uit te zien.

Wanneer de supramentale krachten in de Materie afdalen om zich te
manifesteren, zal deze volmaakte schoonheid zich heel natuurlijk en spontaan
in alle vormen uiten.

6 maart 1933

Ik ben erg blij als ik je sari's draag, maar ik wil ze ook net zo zorgvuldig
bewaren als kunstwerken, en daarom draag ik ze niet zo vaak.
9 maart 1933

Mijn lieve Moeder,

Vanmorgen gaf U mij een bloem die staat voor "Bewustzijn
gericht op het supramentale Licht".'® Wat betekent dit? Ik begrijp het
niet.

Als u "Goddelijk" in plaats van "supramentaal" gebruikt, maakt dat het dan
duidelijker voor je?

Het betekent het bewustzijn dat niet gevuld is met de activiteiten en
invloeden van het gewone leven, maar geconcentreerd is in een verlangen
naar het goddelijke licht, de kracht, kennis en vreugde.

Begrijp je het nu?

23 maart 1933

Mijn lieve moeder,
Hebt u mijn roosjes op uw jurk gezien? Zijn ze mooi?

Ze zijn absoluut charmant! Het is onmogelijk te zeggen welke het origineel is
en welke de kopie, en het kan best zijn dat de kopie zelfs nog mooier is dan

'8 De naam van de Moeder voor een licht goudoranje Hibiscus.

19

69



het origineel. Je zag dat ik de jurk vanavond droeg toen ik ging wandelen op
het terras.
6 april 1933

Mijn lieve moeder,

Vandaag heb ik negen uur lang met mijn lichaam tot U gebeden.
Moeder, de afgelopen twee dagen voel ik me een beetje moe, mijn
handen zijn wat traag geworden.

Vind je het niet een goed idee om even rust te nemen? Dat wil zeggen, neem
een hele dag rust of werk twee uur minder per dag.
13 april 1933

Mijn lieve moeder,
Nee, ik wil geen rust nemen. Vandaag heb ik tien uur lang met
mijn lichaam tot U gebeden.

Gebruik dan Coués methode?® en herhaal: "Ik ben niet moe, ik kan niet moe
zijn, want ik ben beschermd!"
14 april 1933

Mijn lieve moeder,

Ja, X vertelde me vandaag dat het frame vanavond helemaal
klaar zou zijn.

Vandaag heb ik negen uur aan de blouse gewerkt.

Klein glimlachje, je moet niet doorwerken tot je moe wordt.
10 juni 1933

Mijn lieve moeder,

Ik werk niet alleen de hele dag, maar ik wil ook zo veel mogelijk
werken, in de hoop dat ik niet moe word. Als ik niet elke dag de hele
dag werk, hoe kan ik dan zoveel grote en mooie dingen maken, zoals
ik die voor mijn lieve, lieve Moeder wil maken? Hoe kunnen mijn
dromen in vervulling gaan als ik mijn tijd verspil?

20 Emile Coué (1857 — 1926), Franse arts uit Nancy, die een geneeswijze ontwikkelde door middel van
autosuggestie (Couéisme).

70



Moeder, weet je, ik ga grote gordijnen borduren voor je kamer? Je
vertelde me ooit dat de Japanners de muren van hun kamers
bedekken met geborduurde gordijnen.

Je hebt gelijk; niets is beter dan onze mooiste dromen te verwezenlijken en
niets maakt ons sterker en gelukkiger!
11 juni 1933

Mijn lieve moeder,
Moeder, weet u dat ik deze twee blouses heb gestreken zonder
ze te verpesten? Dit is de eerste keer dat ik een blouse heb gestreken.
Moeder, geef me een "bravo" hiervoor. Morgen begin ik aan de
andere grijze blouse.

Dit is veel meer waard dan een "bravo"! Vanmorgen was ik letterlijk vervuld
van bewondering. Het is prachtig - de vogels zijn zo mooi en zo levendig; ik
vond hun kopjes met de prachtige kleine zilveren kuifjes, heel mooi, veel
mooier dan op de originele tekening. De kleine diamantjes zijn ook heel fijn,
en in zilver op de sari zullen ze schitterend zijn. Waar heb je gestreken? Het
is goed dat je het leert.

21 juni 1933

Mijn lieve moeder,

Vanmorgen heb ik een hemd voor je geknipt — het is de eerste
keer dat ik ooit een hemd heb geknipt. X gaat het borduren en als het
klaar is, draag je het en vertel je me dan of het goed geknipt is of niet.
Want als het goed geknipt is, kan ik zonder aarzelen ook andere
dingen knippen.

Vandaag heb ik ook de hele dag gewerkt.

Ik ben erg blij dat je dit ook hebt geleerd. Wat bedoel je met "de hele dag"? Ik
hoop dat het niet langer dan negen uur is, want dat was al een lange tijd en
mag niet verlengd worden.

26 juni 1933

Moeder,
Sinds vanochtend heb ik pijn in de pupil van mijn linkeroog.

Je moet je oog drie keer per dag met zeer warm boorzuurwater spoelen en
gedurende twee of drie dagen minder borduren. Doe precies wat ik je zeg en
bedenk dat je werk bijna volledig afhangt van je ogen. Als je ogen op enigerlei
wijze zouden verpesten, zou dat het einde betekenen van je prachtige
borduurwerk! Als je pijn hebt, sluit dan je ogen een paar minuten en bedek ze
met je handpalmen (zonder te drukken). Je zult dit zeer rustgevend vinden.

71



27 juni 1933

Lieve moeder,

Ik denk dat al mijn moeite voor X tevergeefs was. |k heb er
vanavond bijna twee uur aan besteed om haar duidelijk te maken hoe
ze dingen moet opschrijven. Maar tevergeefs.

De moeite die je voor iemand doet, is nooit tevergeefs. Het resultaat is
misschien niet meteen zichtbaar, maar op een dag werpt een onbaatzuchtige
actie zijn vruchten af.

26 juli 1933

Lieve moeder,

Ik zal je vertellen hoe ik gewoonlijk mijn avonden doorbreng.
Nadat ik je naar het terras heb zien gaan, ga ik eten. Dan ga ik naar
huis en schriff ik mijn brief aan je, en soms was ik dan onze kleren (die
van X en die van mij; soms wast X ze). Dan loop ik een uurtje, dan
bereid ik meestal mijn les voor en ga ik naar bed.

Maar gisteravond, na mijn wandeling om 21:30 uur, hielp ik X
met naaien met de naaimachine tot 22:15 uur. Daarna werkte ik met de
naaimachine tot 23:45 uur; Toen deed ik nog een beetje les en om half
€én ging ik naar bed.

Vandaag heb ik drie uur aan de blouse gewerkt.

Je moet er niet de gewoonte van maken om zo laat naar bed te gaan. Dat is
niet goed — je zicht wordt er snel door aangetast, en dat zou het einde
betekenen van je mooie borduurwerk. De zenuwen worden ook moe en dan
heb je niet meer de vaste hand of de precieze beweging, je verliest je geduld
en kalmte en het werk dat je doet is niet meer netjes en netjes; alles wordt
een benadering en je moet alle hoop op het bereiken van enige perfectie
opgeven. lk denk niet dat dit het resultaat is dat je wilt bereiken!

31 juli 1933

Mijn lieve moeder,
Vandaag, 15 augustus, heb ik niet gewerkt; ik begin vanaf
morgen.

Ik denk dat je vandaag trots moet zijn geweest om je prachtige sari te zien —
hij is werkelijk koninklijk; en wat mij betreft, ik was trots op mijn kleine glimlach
en haar prachtige werk!

15 augustus 1933

72



Mijn lieve moeder,

Ik ben begonnen met het bevestigen van de sari op het
borduurraam en morgen is dit werk af. Daarna zal ik beginnen met
borduren.

Ik heb niets anders om je te schrijven. Het enige nieuws dat ik je
te vertellen heb, gaat over mijn werk.

Je bent erg hardwerkend en nauwgezet, en als je me niets anders te vertellen
hebt dan nieuws over je werk, moet ik je al mijn genegenheid voor mijn lieve

kleine glimlach vertellen.
22 augustus 1933

Mijn lieve moeder,

Vandaag was ik ook bezig met het bevestigen van de sari op het
raam, maar ik zag dat de sari niet helemaal recht was. Dus nu hoef ik
alleen nog maar dit werk ongedaan te maken — wat me drie dagen
heeft gekost — om het beter te kunnen doen.

Het is nogal vermoeiend voor je, mijn lieve glimlachje! Maar het is een
nauwkeurig beeld van het leven, waarin je voortdurend ongedaan moet
maken wat je gedaan hebt om het beter te kunnen doen.

24 augustus 1933

Mijn lieve moeder,

Ik heb niet het gevoel dat ik werk; ik speel gewoon als een kind
de hele dag met het prachtige speelgoed dat mijn Moeder me de hele
dag heeft gegeven om mee te spelen. |k weet niet hoe ik anders moet
schrijven en daarom schrijf ik U "Ik werkte" in plaats van "lk speelde”.

Moeder, ik vind dat de sari die u vandaag droeg mijn mooiste
borduurwerk is, vindt u niet?

Het is een kunstwerk. Het is gewoonweg prachtig. Ik voel me alsof ik in licht

gekleed ben.
1 september 1933

Mijn lieve moeder,
Ik ben bezig met de grijze sari. Wat nog meer? Wat kan ik U
schrijven?

Een woord is genoeg om het contact te onderhouden, en als je iets

interessants te vertellen hebt, moet je dat doen.
16 oktober 1933

73



Mijn lieve moeder,
U hebt veel werk; Ik wil uw tijd niet in beslag nemen...

Zoals je wilt, mijn kleine glimlachje; ik heb het erg druk, dat is waar, maar ik
had je wel een paar minuten kunnen geven. Het is aardig van je dat je eraan
denkt mijn werk niet onnodig te vergroten; er zijn er niet veel zoals jij.

13 november 1933

Moeder,
Vandaag heb ik heel weinig gewerkt...

Je hebt precies het juiste gedaan!

Gisteren kwam er een grote belofte van boven voor je?!, de belofte dat
je van al je moeilijkheden verlost zult worden en dat je geest stralend vredig
zal worden en je hart rustig tevreden. Voelde je iets?

25 november 1933

Mijn lieve moeder,

Na de darshan was ik stil en gelukkig. In de ashram zag ik X en
Y en we praatten vrolijk met elkaar. "Hoe gaat het?" vroeg Y me. Ik had
niets te zeggen, dus ik vroeg: "En hoe gaat het?" Ze vertelde me:
"Deze keer heb ik veel tijd doorgebracht; Sri Aurobindo legde zijn hand
lang op me, en zo verder. Toen zei X ook: "Deze keer heb ik ook wat
meer tijd doorgebracht, twee of drie minuten."

Toen was het lunchtijd, dus gingen we aan tafel. |k was de
eerste en ik nam plaats met een plaats aan weerszijden van me. Ik
dacht dat X aan de ene kant zou zitten en Y aan de andere. Maar toen
kwam Z naast me zitten. Ik zei haar ergens anders te gaan zitten en ze
werd boos op me. Op dat moment kwamen X en Y en toen ze zagen
dat Z boos op me was, gingen ze niet bij me zitten. |k was erg gekwetst
omdat ze niet bij me zaten.

Kwel jezelf niet, mijn kleine glimlach; dit alles is gekomen om je te leren dat
het bij deze gelegenheden, na de vreugde van het ontvangen van Sri
Aurobindo's zegen, beter is om geconcentreerd te blijven en je vreugde in
jezelf op te sluiten dan die uit te werpen door je te mengen en met anderen te
praten. De ervaringen waar we over praten verdampen en we verliezen het
voordeel dat ze ons hadden kunnen brengen.

21 24 november, een Darshandag. Op de drie (later vier) Darshandagen van elk jaar gingen de sadhaks
naar Sri Aurobindo en de Moeder om hun zegeningen te ontvangen.

74



26 november 1933

Arme kleine X is erg verdrietig geworden... Neem je het haar zo serieus?
27 november 1933

Moeder,

ik ben niet boos op X. Ik probeer altijd te zwijgen; dus spreek ik
alleen over belangrijke dingen, zowel met haar als met anderen; dat wil
zeggen, als ze me iets vraagt, antwoord ik haar en laat ik haar zien wat
er gedaan moet worden.

Moeder, ik wil Uw aanwezigheid en ik probeer die te allen tijde
te behouden. Ik verlang naar U. Ik wil U altijd, de hele dag en de hele
nacht. Ik wil altijd in Uw hart leven, waar ik constant met X en met allen
die van U houden, kan leven.

Ik heb gemerkt dat wanneer ik geconcentreerd ben, of liever
wanneer ik probeer me te concentreren, ik naar niemand kan
glimlachen en als ik probeer te glimlachen, heb ik het gevoel dat ik
oppervlakkig glimlach.

Moeder, vanmorgen wilde ik dit allemaal aan X vertellen, maar
mijn lippen weigerden; ze wilden niet glimlachen.

Moeder, is het goed of slecht om niet zo te kunnen spreken? |k
wil het weten, want als het niet goed is, wil ik het niet; ik zal blijven
spreken zoals voorheen.

Het is heel goed om stil te blijven en geconcentreerd op je aspiratie; en ik
weet zeker dat als je een diepe genegenheid voor X in je hart bewaart, ze dat
zal voelen en niet langer verdrietig zal zijn. Maar natuurlijk, als je voelt dat je
haar vriendelijk kunt uitleggen wat er in je omgaat, zal dat heel goed zijn.

28 november 1933

Moeder,
Je blijft me mooie dingen beloven en ik blijff ze weerstaan. Hoe
kan ik dan ooit gelukkig zijn?

Je hoeft je geen zorgen te maken — het draagt niet bij aan de vervulling van
de beloften; en je moet ook geduldig zijn. In deze fysieke wereld kost het tijd
om dingen te verwezenlijken.

12 december 1933

75



Moeder,

Sri Aurobindo schreef me ooit iets met een paar woorden die ik
niet kon lezen. Ik vroeg X om ze te lezen; toen zei hij: "Jij bent het kind
van de Moeder, niet dat van Sri Auro bindo." (Het was maar een grapje,
want ik kan Uw handschrift lezen, maar niet dat van Sri Aurobindo.)

Geloof je niet dat wanneer je een kind van de Moeder bent, je tegelijkertijd
een kind van Sri Aurobindo bent, en omgekeerd?
16 december 1933

Lieve Moeder,

Gisteren en vandaag heb ik de hele dag aan de "iris"-sari
gewerkt. |k werk graag voor U. Moeder, ik weet niet wat ik moet
schrijven. lk heb niets te zeggen.

Dat is genoeg; ik vraag alleen dat we elke dag een kort "bonjour"?? wisselen.
Als je iets speciaals, belangrijks of interessants aan mij wilt schrijven, dan
schrijf je dat.
Tedere liefde.
18 december 1933

Mijn lieve moeder,

Vandaag heb ik ook de hele dag aan de irissari gewerkt; ik zal je
niet vertellen hoeveel uur ik werk, want als ik schrijf "ik heb tien uur
gewerkt", schrijft u mij: "Het is geweldig"!

Je bent een moedig en energiek kind.
Tedere liefde.
19 december 1933

Mijn lieve moeder,
De irissen zijn erg mooi. Moeder, wat betekenen ze?

"Aristocratie van schoonheid". Het is een nobele bloem die rechtop op haar
steel staat. De vorm is gestileerd in de fleur-de-lis, het embleem van de
Franse koningen.

23 december 1933

22 "Goedendag", de gebruikelijke Franse groet.

76



Moeder,
Vandaag heb ik ook de hele dag aan de blouse gewerkt.

Al mijn genegenheid voor mijn hardwerkende glimlachje.
29 december 1933

Moeder,
Wat kan ik schrijven? Vandaag heb ik aan de sari gewerkt.

Wat kan ik zeggen? — dat ik altijd bij je ben, tijdens je werk en je rust, je
slaap en je waken.
Met liefde.
3 januari 1934

Mijn lieve moeder,
Gisteren heb ik tijdens het strijken van de blouse een paar
plekken verbrand.

Ik heb het niet gemerkt, dus het kan niets bijzonders zijn. Dat is waarschijnlijk
waarom je vanochtend zo ernstig naar Pranam keek. Je moet je niet kwellen
over zulke kleinigheden.
Tedere liefde.
11 januari 1934

Ik zal altijd bij je zijn, mijn lieve kleine kind, in de strijd en in de overwinning.
13 januari 1934

Moeder,
Vandaag heb ik negen uur aan de sari gewerkt.

Dan moet het werk wel heel snel gaan. Je hebt een wonderbaarlijk
werkvermogen, mijn lieve kleine kind.
18 januari 1934

Mijn lieve kleine kind, waarom huilde je vanochtend zo veel in Pranam? Het
speet me zo dat ik je niet kon troosten. Wil je me niet over je verdriet vertellen,
zodat ik het, indien mogelijk, kan wegnemen? Je weet dat al mijn liefde altijd
bij je is, en dat ik je met alle liefde uit de problemen help.

24 januari 1934

77



Moeder,
Vandaag heb ik ook de hele dag aan de sari gewerkt. Soms
word ik een stout kind, he, moeder?

Niet stout, arm kleintje, alleen een beetje verdrietig, en dat doet me verdriet,
want ik zou je graag altijd vol licht en vreugde willen zien.
26 januari 1934

Moeder,
ik weet dat er mooie dingen in mijn kleine hartje zijn. Er zijn ook slechte
dingen, zoals U weet, Moeder — ik heb U erover verteld.

Maar dit kleine hartje is vol liefde. Moeder, we gaan al het
slechte in dit kleine hartje verbranden. Dan zal er in mijn hart alleen
een heel, heel zoete liefde voor U alleen zijn.

Wat je hier hebt geschreven is heel mooi en het is ook heel waar. De mooie
dingen zijn veel sterker dan de lelijke en zij zullen zeker de overwinning
behalen. Ik ben altijd bij je, in de strijd en in de overwinning.

29 januari 1934

Moeder,

Vanmorgen liet X me de roze blouse zien die ze met zilverdraad
heeft geborduurd. Deze blouse is heel, heel mooi. De sari wordt ook de
mooiste uit Jouw collectie sari's die wij hebben geborduurd.

Voordat ik X' blouse zag, vond ik mijn paradijsvogelsari?* heel
mooi; maar nu heb ik deze blouse gezien, en ik vind dat de
paradijsvogelsari niets is vergeleken met die welke X aan het maken is.

Dat is niet waar; elk heeft zijn eigen specifieke schoonheid en stijl. De
paradijsvogelsari is een heel mooie sari.

Haar blouse is echt de allermooiste.

Ik kan niet zeggen of het de allermooiste is of niet. EIk van de geborduurde
sari's heeft zijn eigen schoonheid; maar het is waar dat deze blouse heel mooi
is.

30 januari 1934

23 De Moeders naam voor de tijgerklauwplant, Heliconia metallica.

78



Moeder,

Ik heb U ooit verteld dat als iemand iets moois voor U heeft
gemaakt, we blij zouden moeten zijn, ongeacht wie het gemaakt heeft,
ikzelf of iemand anders; ik bedoel dat bij het zien van iets heel moois
dat iemand voor U heeft gemaakt, men heel blij zou moeten zijn, en
iedereen die van mijn lieve Moeder houdt, zal natuurlijk blij zijn.

Weet U dat toen ik de blouse van X zag, ik het gevoel had alsof
iemand anders iets mooiers had gemaakt dan ik.

Moeder, ik weet waarom ik me zo voelde. Tot nu toe had ik een
soort trots op mijn werk: "lk maak mooiere dingen dan wie dan ook
hier”, zoiets. En daarom kreeg mijn trots een flinke knal als ik iets heel
moois door iemand anders gemaakt zag. Is dat niet zo? (Moeder, hier
herinner ik me een zin die ik Y ooit tegen iemand hoorde zeggen:
"Moeder weet hoe ze klappen moet uitdelen.")

Ik verzeker je dat ik niet expres klappen uitdeel.

*

Moeder, waarom zitten deze onzinnige dingen in mij? Ik wil ze niet. Ze
zitten al lang genoeg in mij. Nu wil ik ze niet meer. |k zal niet rusten
totdat U in mijn hart komt en daar eeuwig leeft.

Mijn Moeder, geef mij zuiverheid en standvastigheid in mijn
aspiratie.

Bepaalde omstandigheden in ons (en trots is er €én van) nodigen ons
automatisch uit tot klappen van de omstandigheden. En het is aan ons om
deze klappen te gebruiken om verder te komen.

Je hebt gelik dat je wilt dat al deze kleinzieligheid en domheid
verdwijnt. Ik sta volledig achter je in deze vastberadenheid en ik weet zeker
dat je zult zegevieren.

31 januari 1934

Moeder,
Vandaag heb ik niets te schrijven. Zoals gewoonlijk heb ik de
hele dag gewerkt.

Ik hoop dat deze nieuwe maand je de realisatie brengt die u wenst: een
gelukkige rust, een onveranderlijke vrede, een stralende stilte.
Dat is mijn wens en mijn zegen.
1 februari 1934

Moeder,
ik zal U in mijn hart sluiten. Ik hoef niet te denken aan vrede en
geluk. Wanneer U in ons hart woont, zullen deze dingen er zeker zijn.

79



Je hoeft niet ver te gaan om mij te grijpen, want ik ben al in je hart en zodra
uw ogen geopend zijn, zul je mij daar zien; richt je gevoelsvermogen naar
binnen in plaats van het naar buiten te projecteren, en je zult mijn
aanwezigheid net zo concreet (zelfs nog meer) voelen als de kou en de hitte.
2 februari 1934

Mijn geliefde Moeder,
U bent al in mijn hart, dat is waar. Maar ik weet niet hoe ik mijn
ogen moet openen; ze zijn altijd open, behalve wanneer ik slaap.

Ik heb het over je innerlijke ogen, niet over de fysieke.

*

"Richt je gevoelsvermogen naar binnen in plaats van het naar buiten te
laten projecteren.” Moeder, als ik iets voel, voel ik het in mijn hart (en ik
denk dat iedereen het in zijn hart voelt). Ik weet niet hoe ik naar buiten
moet voelen. Ik begrijp niet wat je bedoelt met "naar buiten”.

Ik bedoel dat je, in plaats van te leven in de waarnemingen van de zintuigen,
die uitsluitend bezig zijn met uiterlijke dingen, je je moet concentreren op het
innerlijke wezen, dat een leven heeft onafhankelijk van de zintuigen (zien,
horen, ruiken, proeven, voelen).

3 februari 1934

Moeder,

Waarom hebt U mij de brief (die U mij geschreven hebt) niet
teruggegeven nadat ik hem vanochtend met mijn brief naar U had
gestuurd?

Ik wil op Uw schoot liggen, Moeder.

Arm kleintje, ik neem je heel graag op mijn schoot en wieg je aan mijn hart om
dit zware verdriet dat geen reden heeft te verzachten en om deze grote
opstand die geen reden heeft te onderdrukken. Laat me je in mijn armen
nemen, je baden in mijn liefde en zelfs de herinnering aan dit ongelukkige
incident wegvegen. lk bewaarde de brief om hem aan Sri Aurobindo te laten
zien, samen met jouw brief van vanochtend. Ik stuur hem je terug in dit
notitieboekje.

27 februari 1934

Nee, mijn lieve kind, ik weet zeker dat ik je niet heb verteld dat je iets voor me
verborgen wilde houden. Toen je begon te huilen onder de druk die ik tijdens
het mediteren op je uitoefende om de rusteloosheid van je denkvermogen en

80



je leven te kalmeren, dacht ik dat het je misschien zou opluchten als je me de
oorzaak van je verdriet vertelde, en toen je niet antwoordde, vroeg ik gewoon
of je wilde praten, om niet onnodig aan te dringen. Je vergiste je als je dacht
dat ik ongenoegen toonde.

Helaas heb je je al een tijdje in jezelf opgesloten, en daarom kan ik je
niet zo veel helpen als ik zou willen.

Met liefde.

7 juli 1934

Mijn lieve kind, dit is zeker een zeer onverwachte manier om dit visioen te
interpreteren. Ik had er helemaal geen betekenis aan gegeven. De beelden in
deze visioenen zijn altijd symbolisch en moeten ook als zodanig worden
opgevat.

De rotsen vertegenwoordigen de materiéle natuur, hard en
onbuigzaam, maar toch de levensstroom in zich verhullend. Door de
weerstand van de materie komt deze levensstroom slechts met moeite vrij en
kan deze nauwelijks in het licht verschijnen. Maar met een beetje concentratie
en aandringen neemt de weerstand van de materie af en komen de
levenskrachten vrij. Dit beeld is op bijna iedereen van toepassing, maar in dit
geval raakte het jou aan omdat je aanwezig was, en ik vatte het op als een
belofte dat je moeilijkheden zouden wijken en dat je zou spoedig kunnen
opduiken in een stralend, vrij en gelukkig bewustzijn.

Met mijn lief.

11 juli 1934

Moeder,

Tien meter stof kostte 25 roepies, 15 anna — dat is 2 roepies, 9
1/2 anna per meter. Vanavond hebben X en ik het grote stuk van tien
meter geverfd. Maar het is niet gelukt: de verf is onregelmatig:
sommige plekken zijn donker en andere zijn licht. Je zult het
morgenvroeg zien.

Mijn lieve kind, ik heb niet meteen geantwoord omdat ik de stof eerst wilde
zien. Er zijn natuurlijk onregelmatigheden, maar het lijkt me dat die
gecorrigeerd kunnen worden.

Ik denk niet dat het goed is om het opnieuw te verven. Het zou te
donker worden. Maar we kunnen de onregelmatigheden als waterbewegingen
beschouwen en ze onderstrepen met een fijn gouddraadje; dan zal het lijken
alsof het opzettelijk is gedaan en zal het nog mooier zijn. De volgende keer
dat ik je zie, zal ik je precies laten zien wat ik bedoel. Maak je geen zorgen,
het komt helemaal goed. Je kunt meteen beginnen.

6 september 1934

81



Moeder,

Nu heb ik geen zin om de vissen te tekenen. Ik doe ze over vijf
Jaar wel.

Ik begin liever aan de groene sari met gouden en zilveren
draken, voor 21 februari 1935 — als je iemand vraagt om de tekening
te maken. Want de groene stof en het gouden en zilveren garen zijn al
klaar.

Ik ben teleurgesteld, ik kan de vissen nu niet tekenen.

Je kunt X vragen of hij de draken voor je wil tekenen.
7 september 1934

Je bent mijn kleine kind en je zult altijd mijn kleine kind blijven — dat staat vast.
Maar wanneer kleine kinderen onredelijk blijken te zijn, is het erg
moeilijk om met ze te redeneren. Als je wilt dat ik je vertel wat ik denk, dan is
het dit: Y heeft veel moeite gedaan en een heel mooie tekening gemaakt, er is
een prachtig stuk stof gekocht voor 30 roepies, jij en Z hebben veel moeite
gedaan om het te verven, en ik zeg je dat ik een manier heb gevonden om de
onregelmatigheden van de verf te gebruiken om een sari te maken die veel
mooier is dan we hadden gedacht, en toch, zonder rekening te houden met
jou schrijf ik in een vlaag van woede: "Ik wil deze sari niet meer maken, ik
maak er wel weer een." Natuurlijk dacht ik dat ik X nu zou moeten vragen om
de moeite te nemen om nog een tekening te maken, en als er zich toevallig
weer een probleem voordoet, zou dit kleine kind weer kunnen zeggen: "lk ben
teleurgesteld, ik wil deze sari niet maken", en dan heeft X voor niets gewerkt.
Daarom heb ik je gezegd dat je hem zelf om de tekening moest vragen. Hij
heeft me vandaag nog het ontwerp van de kroon met vissen gestuurd. Het is
heel, heel mooi. En als je mijn mening wilt, raad ik je aan om eerst de kroon
op te pakken - dat zal je op weg helpen met de sari zelf; en je zult zien dat
alles goed komt, helemaal goed. Ik stuur je het ontwerp van de kroon.
Met mijn liefs.
8 september 1934

Moeder,

Toen ik gisteravond rond half tien naar bed ging, voelde ik een
soort angst, alsof er iemand was of iemand zou komen. Ik sloot mijn
ogen en na een moment, in mijn slaap, voelde ik een soort angst. Ik
opende mijn ogen en keek naar de lucht, en sloot toen mijn ogen weer.
Ik zag iets als een wolk langzaam naderen en ik deed mijn ogen open...

Mijn lieve glimlachje,

Je hoeft niet bang te zijn. Als je iets ziet dat je bang maakt of je
hebt een onaangenaam gevoel, moet je me roepen en het ding zal
verdwijnen. Als je wakker bent, ben je toch zeker niet bang voor een
naderende onweerswolk; waarom zou die je 's nachts bang maken?

82



Leg jezelf zonder angst in mijn armen en wees ervan overtuigd dat
niets je kwaad kan doen. Mijn kracht en mijn bescherming zijn altijd bij je.
Met mijn tedere liefde.
18 juni 1935

Mijn lieve glimlachje,
Je hebt helemaal gelijk, en ik snap niet waarom je, in plaats van
interessante dingen te lezen, saaie oefeningen zou moeten gaan doen.
Om een taal te leren, moet je lezen, lezen, lezen — en zoveel praten als
je kunt.
Met al mijn liefde.
10 juli 1935

Mijn lieve kleine glimlach,

Je hebt je toestand heel goed beschreven en omdat je je er zo bewust
van bent, denk ik dat je er snel overheen zult komen.

Het spreekt voor zich dat onze hulp altijd bij je is om je vrede en stilte
te brengen, en het is absoluut zeker dat vrede en stilte ooit in je zullen
terugkeren en je nooit meer zullen verlaten.

Heel hartelijk.

8 augustus 1935

Mijn lieve glimlachje,

Je hebt helemaal gelijk. lk geef de voorkeur aan een mooie
geborduurde sari boven een kanten jurk. Het is geen kwestie van aantal of
noodzaak. Jarenlang was ik perfect tevreden met twee sari's per jaar — maar
ik ben trots op de mooie dingen die mijn lieve kinderen voor me maken en ik
draag ze met genegenheid en vreugde.

Mijn zegeningen en mijn liefde zijn altijd bij je.

10 december 1935

Moeder,

Je vertelde me dat er iets in mij gesloten is dat niet voor U
openstaat en daarom, zelfs als ik Uw liefde in mijn hart wil voelen (wat
U zegt dat daar al is), voel ik het niet. Wat is er gesloten? Mijn hart? Of
iets anders? Ik begrijp dit allemaal niet.

Ik wil dat mijn hart zich voor U opent en Uw liefde daar altijd voel.
Maar als het echt gesloten is, hoe kan ik het dan openen? Wat moet ik
doen om het te openen? Want ik wil echt dat het voor U opengaat en ik
wil me voor altijd gelukkig voelen.

83



Mijn lieve glimlachje,
ik ken maar één manier: jezelf geven — een volledige toewijding aan
het Goddelijke. Hoe meer je jezelf geeft, hoe meer je je opent; hoe meer je je
opent, hoe meer je ontvangt; en in de intimiteit van deze zelfgave kun je je
bewust worden van de innerlijke Aanwezigheid en de vreugde die het brengt.
Tedere liefde van je moeder.
25 juli 1936

Moeder,

ik zal het U openhartig vertellen als ik me niet gelukkig voel: het
is wanneer iemand me vreugdevol vertelt over zijn mooie en gelukkige
ervaringen dat ik me zo arm voel; ik voel dan dat ik nog niet in mij heb
wat ik zou moeten hebben.

En ik vraag U altijd om stilte en vrede (zoals ik U laatst al
vertelde), omdat ik weet dat als men altijd die stilte en vrede kan
bewaren, men zich nooit arm voelt, om welke reden dan ook.

Ik wil dat niet zijn, ik wil me niet zo arm voelen.

Je hebt deze ervaring van vrede en stille vreugde al gehad; je weet wat het is
en het zal zeker sterker en stabieler terugkomen. Blijf vol vertrouwen, kwel
jezelf niet — zo bespoedig je de komst ervan.
Tedere liefde van uw moeder.
30 juli 1936

Moeder,

ik merk dat ik alles verloren heb. Al het goedein mij, is alles
verloren. Voorheen had ik altijd het gevoel dat alles wat ik deed voor U
was; in al het werk dat ik deed, was dit gevoel van "het voor U doen”
altijd bij me.

Nu merk ik dat ik dit gevoel kwijt ben.

Mijn lieve kleine kind,

Weet je een oorzaak voor deze verandering? Er is er vast wel een.
Bovendien, tegenwoordig, wanneer de Ashram vol bezoekers is,? is er
grote verwarring die vaak een vertroebeling van het bewustzijn met zich
meebrengt. Laat u hierdoor niet te veel van streek maken, maar streef er
gewoon met kalmte en volharding naar dat het licht weerkeert. Mijn liefde
is altijd bij u om u door deze moeilijke tijd heen te helpen.

Met liefde.

30 augustus 1936

24 De periode rond 15 augustus, de geboortedag van Sri Aurobindo.

84



Moeder,

Ja, ik denk dat ik de oorzaak van deze verandering ken. Is het
niet het verlangen om bewonderd te worden door mensen — ego? Of is
het iets anders? Als U het weet, laat U het me weten. Ik moet weten
wat het is om ervan af te komen.

Ja, mijn lieve kleine kind, je hebt inderdaad de oorzaak gevonden; en was je
niet een beetje geirriteerd dat ik je geborduurde sari's al die dagen niet heb
gedragen? Het is zeker niet omdat ik ze niet graag draag — integendeel. Maar
ze zijn nogal zwaar en warm, en ik bewaar ze liever om te dragen tussen
november en januari — dan zijn er veel bezoekers vanwege de vakanties en
dan zal ik de geborduurde sari's met het grootste plezier dragen, aangezien
het seizoen dan wat koeler is.

Het is waar dat je van deze onwetende en kleinzielige bewegingen af
moet; maar tegelijkertiid mag je er zeker van zijn dat ik je werk enorm
waardeer en ervan houdt. |k heb grote bewondering voor je borduurwerk, en
voor jou, grote liefde.

Je moeder.

31 augustus 1936

Mijn kleine "Eeuwige Glimlach"

Ik moet blijven glimlachen, nog meer glimlachen wanneer de moeilijke
tijden zich aandienen. Glimlachen zijn als zonnestralen, ze lossen de wolken
op... En als je de radicale remedie wilt, ligt die hierin: openhartigheid, wees
absoluut openhartig; vertel me volledig wat er in je omgaat, en spoedig zal de
genezing komen, een volledige en gelukkige genezing.

Heel liefdevol naar mijn kleine glimlach.

6 september 1936

Mijn kind,

Doe niet alsof je gek bent als je dat niet bent. Ik was niet alleen niet
boos, maar ik had ook niet de minste intentie om boos te lijken.

Ik keek alleen maar recht in je ziel, in een poging de verbinding tussen
die ziel en je uiterlijke bewustzijn te herstellen. En ik beschouwde je lach als
een teken van bekering!

Pas op voor valse trots — die leidt alleen maar tot ondergang. En
onderschat de liefde van het Goddelijke niet, want zonder die is niets de
moeite waard om voor te leven.

Ik weet dat je te verstandig en gevoelig bent om deze waarheid te
negeren.

Altijd liefdevol.

6 september 1936

85



Bonne Féte!

Aan [mijn kleine glimlach] wiens kostbare hulp voorkomt dat mijn voeten pijn
krijgen van de stenen op de weg.
Met mijn liefde en zegen, dat haar aspiratie dit jaar vervuld mag
worden.
6 januari 1963

86



Serie Vier

87



88



Serie Vier

Brieven aan een Sadhak

Aan de sadhak die in de jaren 30 verantwoordelijk was voor de koeien, ossen
en karren van de Sri Aurobindo Ashram.?®

Speciale nieuwe touwen voor de ossen zijn door de melkboer gemaakt.
Wanneer de ossen aan het werk zijn, kan het veiliger zijn om die
touwen te gebruiken. Zodra het werk klaar is, worden de touwen
verwijderd. Die touwen zitten niet strak; ze zitten los, dus het is geen
last voor de ossen.

Sta hen alstublieft toe.

Ik dacht dat ze er pertinent voor hadden geweigerd om de touwen om te doen.
De touwen zitten misschien niet strak, maar ze zullen waarschijnlijk wel de
neus van de ossen bederven. Ook hier lijkt het mij dat het een kwestie van
training is.

8 mei 1932

Ik verzoek u enkele feiten ter overweging voor te leggen. De zwakste
en kleinste ossen die door X' karrenmannen worden gebruikt,
vervoeren meer dan 600 miljoen pond zand.

Hoe kun je dat nu zeggen! Weet je hoe de karrenmannen hier hun ossen in
een paar maanden of zelfs in minder tijd slachten?
11 mei 1932

Morgen is een feestdag. Overmorgen kunnen deze reparaties aan de kar
worden uitgevoerd.

Omdat er morgen een grote menigte in de stad zal zijn, moet je heel
voorzichtig zijn met het brengen en halen van de ossen naar de
Landbouwtuin.

13juli 1932

De koelie is gisteravond niet gekomen. Hij heeft gewoon de
voerbakken voor de ossen neergezet en is weggegaan. Hij werkt niet
naar tevredenheid. Hij houdt de boel niet schoon. Omdat er geen
betere man is, probeer ik met hem op te schieten.

25 Deze correspondentie is volledig in het Engels geschreven.

89



De ossen lijken deze man te mogen en dat is het belangrijkste punt.
Voor netheid is toezicht een kwestie.
15 juli 1932

Geen wonder dat Ojas?® wat problemen gaf. Deze ossen zijn intelligent
genoeg om de verandering van mensen aan te voelen. Deze nieuwe man is
geen expert en bovendien heeft hij iets van een bruut om zich heen. Je zult
goed op hem moeten letten, want ik houd niet van zijn manier van omgaan
met de ossen.

Ik heb fel bezwaar tegen de manier waarop hij de staarten van de
dieren draait. Als iemand een van zijn ledematen zo zou draaien, wat zou hij
dan zeggen? En ik ben er vrij zeker van dat onze ossen gevoeliger zijn dan hij.

3 september 1932

Ik heb het ding vanaf het dak bekeken en ook met mijn innerlijke ogen gezien.
Er is absoluut geen twijfel over wat er gebeurt, en ik zal nogmaals proberen
het je duidelijk te maken.

De ossen zijn niet ondeugend. Integendeel, het zijn zeer goede en
vreedzame dieren, maar erg gevoelig — ongewoon gevoelig misschien — (daar
ben ik niet zeker van, omdat ik andere ossen niet zo nauwlettend heb
gevolgd). De waarheid is dat ze de huidige bestuurder niet mogen en
wantrouwen, en niet zonder reden. Toen ze onder de vorige werkten, waren
ze blij en opgewekt en werkten ze goed. Nu deze hen drijft, zijn ze verdrietig
en neerslachtig en werken ze met tegenzin. Ik zie geen andere oplossing dan
de man te veranderen en een betere te zoeken.

Het voorstel om ze bang te maken om ze te overmeesteren is
onaanvaardbaar. Zo kan er misschien wel een soort onderwerping worden
verkregen, maar dan van de ergste soort. De dieren verliezen steeds meer
vertrouwen, vreugde en vrede en uiteindelijk gaan hun kracht en zelfs hun
gezondheid verloren.

Wat heeft het voor zin om een sadhak te zijn als we, zodra we
handelen, ons gedragen als de onwetende gewone man?

Om dit onderwerp af te sluiten, kan ik je dit vertellen: vanaf het dak
concentreerde ik mijn kracht op de ossen en beval hen zich te onderwerpen
en te gehoorzamen, en ik vond ze zeer ontvankelijk. Een stille, standvastige,
onwrikbare, bewuste wil gebruiken, dat is de weg, de enige ware, werkelijk
effectieve en waardige weg voor een aspirant naar het Goddelijke Leven.

Ik hoop dat ik me deze keer duidelijk heb uitgedrukt.

14 september 1932

26 Een os.

90



Het lijkt me dat het, althans voor een tijdje, beter zou zijn om niet te proberen
elke dag veel werk te verzetten, aangezien Ojas misschien echt rust nodig
heeft. Ik vind de nieuwe man niet beter dan de vorige. Hij is veel te nerveus
en rusteloos. Als hij wat rustiger en vreedzamer met de ossen zou omgaan,
zouden ze zeker veel gewilliger werken.

22 september 1932

Ik vind Chakki-werk?’ erg walgelijk voor de ossen; het vermindert hun vitaliteit
en zorgt ervoor dat ze heel snel oud worden. Daarom wil ik niet dat ze dat
werk krijgen.

11 januari 1933

Zaterdag de 14e is de dag van het vee-feest. Over het algemeen
worden er op die dag overal veel dingen gevierd. Hoorns worden rood
en blauw geverfd, er wordt geen werk opgedragen, enzovoort. Ik ga dit
alles niet gebruiken om toestemming te kriigen om zoiets met ons vee
te doen. Maar ik ben geneigd u te smeken om uw vriendelijke,
genadige toestemming om dit soort ketting, die ik hierbij bijvoeg, op die
dag te gebruiken voor onze lieveling Ra?®.

Ja, de ketting is mooi, je kunt hem omdoen; maar geen beschildering van de
hoorns; het is zo lelijk! En ik denk dat je moet oppassen dat je Ra die dag niet
de straat op laat gaan, want kinderen rennen gewoonlijk achter de kalveren
aan en maken ze erg bang; ze doen ze zelfs soms pijn.

12 januari 1933

Is 19 ritten niet te veel voor de ossen? Het lijkt me dat ze niet veel rust krijgen.
8 juni 1933

Wat is dit? Als de karreman een fout heeft gemaakt of zich misdragen heeft
met de ossen, moet ik het weten en zal ik geen van DEZE MYSTERIES
tolereren.

7 augustus 1933

27 Maalwerk.

28 Een ossenkalf.

91



Ik zal uitleggen wat er gebeurde. X was bij de kar, maar zoals hij zelf
zegt, was hij volledig opgegaan in het oplossen van een
Schaakprobleem. Dus totdat de kar omviel en de grond raakte, wist hij
het niet.

Ik zie niet wat een schaakprobleem te maken heeft met werk of met sadhana.
Is X hier om schaakproblemen op te lossen? Hij zou het net zo goed ergens

anders kunnen doen.
26 augustus 1933

Het spijt me U het volgende over X te moeten voorleggen. Zonder
reden heeft hij Ra om 17.10 uur in haar schuurtie met de achterkant
van zijn sandaal geslagen. |k zag het vanuit Ba's schuurtje. Hij trok een
sandaal van zijn voet, nam die in zijn hand, draaide hem om en sloeg
op Ra's mond en gezicht. Hij had twee manden, een met
bakbananenschillen en een andere met groentestekken, naast de
voerbak gezet. Ra nam het voer niet aan zoals hij wilde. Dit was haar
fout. Toen ik rende en hem ondervroeg, wilde hij niet antwoorden.
Bedienden vertellen me dat hij Ra al eerder zo met een sandaal heeft
geslagen en het lijkt erop dat hij haar op die manier wil controleren.

Als hij het echt doet, is het bruut en dom; afgezien van het feit dat hij haar
hoofd verwent, wat al erg genoeg is, zal hij haar ook nog eens wraakzuchtig
en gewelddadig maken, wat nog erger is.

18 november 1933

Ik merk dat Tej?® erg verzwakt is. Hij is zeker ziek en heeft wat zorg nodig. Ik
zou graag van de dokter willen weten of het niet goed voor Tej zou zijn om
hem een tijdje vrij in een weide te laten lopen, zodat hij lucht, zon en
beweging heeft zonder te hoeven werken. Deze vraag moet duidelijk aan de
dokter worden gesteld die om een precies antwoord vraagt. Het is inmiddels
algemeen bekend dat er geen beter middel tegen ziekten, wat die ook zijn, is

dan lucht en zon.
1 februari 1934

Ik dacht dat de gemeente of anderen geen bezwaar zouden hebben
tegen het bevestigen van ringen aan de paden om de koeien vast te
binden. Ik wilde er één laten bevestigen.

29 Een os.

92



Dit alles is absoluut verboden volgens de gemeentelijke regels, en als wij iets
van dit alles zouden doen, was dat een grote fout en ik ben van plan dat het
nooit meer verlengd zal worden.

10 maart 1934

De jongen X die op de bouwafdeling werkte, werd ongeveer twee
dagen geleden ontslagen, niet wegens diefstal, maar wegens het
onbedachtzaam slepen van een kar en daardoor een hond licht
verwonden. Mag ik hem dus houden als vervanger van zijn broer?

Zeker niet.

Als u het goedvindt, want het is maar voor één dag, heb ik er geen
bezwaar tegen. Hij werkt zeer bevredigend. Wachtend op bevelen.

Nee, hij is erg onbeleefd en een jongen die bijna opzettelijk een hond kwaad
doet, zal waarschijnlijk hetzelfde doen met de koe en het kalf.

Deze jongen is op mijn bevel ontslagen en zal geen werk meer krijgen
in de Ashram.

Een man die wreed is tegenover dieren, is erger dan een dier.
2 april 1934

93



Serie Vijf

94



95



Serie Vijf

Brieven aan een Kind

Aan een van de eerste kinderen die werden toegelaten tot de Sri Aurobindo
Ashram; hij kwam op tienjarige leeftijd. Als jongeman was hij geinteresseerd
in muziek, schilderkunst en poézie, en later werd hij muziekleraar aan het Sri
Aurobindo International Centre of Education. Hij begon op twaalfjarige leeftijd
aan de Moeder te schrijven.

Doe altijd met plezier het werk dat je moet doen.
Werk dat met vreugde wordt gedaan, is werk dat goed wordt gedaan.
14 maart 1932

Wanneer je een verlangen hebt, word je beheerst door datgene wat je
verlangt; het neemt bezit van je geest en je leven, en je wordt een slaaf. Als je
honger hebt naar eten, ben je niet langer de meester van eten, het is het eten
dat jou beheerst.

22 augustus 1932

Mijn lieve Moeder,

Toen ik vandaag naar X ging voor mijn muziekles, voelde ik me
ongemakkelijk. Ik voelde ook dat hij niet erg blij met me was. |k had
toen een soort slecht gevoel. Waarom voelde ik dit ongemak? Na
thuiskomst voelde ik me moe en had ik nergens zin in. Nu heb ik het
gevoel dat na de muziekles de goede dingen die zich in mij
ontwikkelden, aan diggelen zijn geslagen. Is dat waar?

Al deze gevoelens — dit ongemak, deze vermoeidheid, deze indrukken van
een gebroken vooruitgang — komen voort uit het vitale, dat in opstand komt
omdat zijn verlangens en voorkeuren niet bevredigd worden. Dat alles heeft
geen ware realiteit.

2 april 1933

O Moeder,

De onrust is nog steeds niet verdwenen. |k ben in een slechtere
toestand dan voorheen. Er is iets mis met mijn geest. Bovendien voel
ik me overal slecht. Zeg me wat ik moet doen.

Denk aan iets anders. Houd jezelf bezig; blijf niet stilzitten, nietsdoen.
18 december 1933

96



Liefste Moeder,

Ik wil uw aanraking voelen in elke beweging van mijn. Ik wil uw
aanwezigheid overal voelen.

Moeder, aanvaard mijn gebed.

Ik ben altijd bij je, mijn kind, dus het is niet alleen mogelijk, maar heel
gemakkelijk om mijn aanwezigheid constant te voelen.
Met liefde en zegen.
6 maart 1934

Moeder, O Moeder,

Heb ik iets verkeerds gedaan? Antwoord me alstublieft. Als ik
iets verkeerds heb gedaan, vergeef me dan. Bent u ontevreden over
mij? Moeder, maak mij de uwe.

Waarom deze vraag? Je hebt niets verkeerds gedaan en ik ben helemaal niet
ontevreden over je. Zag ik er vanavond heel serieus uit? Als dat zo is, kwam
dat omdat ik aan de stommiteit en blindheid van deze arme wereld dacht,
maar er was zeker niets wat jou aanging.
Met liefde en zegen.
9 maart 1934

Mijn moedertje,

Gisteren vertelde ik u dat "wij" een envelop hadden geschilderd.
Met "wij" bedoel ik dat u en ik er zijn. Ik voel dat ik niet degene ben die
werkt, dus zeg ik "wij". Ik ben uw kind.

Dat is echt leuk en ik ben er erg blij mee. Ja, ik ben altijd bij je, en nog meer
als je bezig bent met je schilderij en muziek. Weet je dat je enorm voortgang
boekt? Ik vind de enveloppen die we samen beschilderen erg mooi, en dat is
nog een bewijs dat we ze samen maken, want ze zijn bijna altijd precies zoals
ik dacht dat ze moesten zijn. Het kleine exemplaar dat je vanochtend hebt
gestuurd, is erg mooi en de kleurkeuze is uitstekend.

Liefs.

Je moedertje.

15 maart 1934

Mijn moeder,
ik wil de vulgaire vreugde van de wereld niet. Neem me in uw
hart. Neem me in uw armen.

97



Ja, ik neem je in mijn armen en wieg je aan mijn hart zodat je waar geluk en
onvermengde vrede mag ervaren.
Liefs van je kleine moeder die altijd bij je is.
15 maart 1934

Mijn kleine moeder,
Vrede, vrede, geef mij je onvermengde vrede en maak mij
bewust van u.

Vrede zij met je, mijn kind, de vrede van Zekerheid en van vertrouwen in mijn
liefde die je nooit verlaat.
Je moeder.
16 maart 1934

Mijn kleine moeder,

Waarom komt deze moeilijkheid? Stel ik me ervoor open of is er
iets anders? Moeder, na zo dicht bij je te zijn gekomen, waarom komt
deze?

Je moet niet met anderen praten over wat ik schrijf of tegen je zeg, want ze
worden jaloers en hun jaloezie creéert een slechte sfeer die op jou terugvalt
en de moeilijkheid weer bij je terugbrengt; omdat je sprak, opende je je en
ontving je het, misschien zelfs zonder het te beseffen.
Liefs van je moeder.
17 maart 1934

Mijn lieve moeder,

Mijn hart wil naar uw voeten rennen; het wil zich in u verliezen.
Dit is wat ik wil, maar heb ik het gedaan? Ik wil dicht bij uw hart zijn, ik
wil... maar is het mogelijk? Ik weet het niet.

Maak me vredig. Geef me de smaak van je goddelijke
aanwezigheid.

Ja, mijn lieve kind, het is volkomen mogelijk en omdat je het oprecht wilt, zal
het gebeuren. Je zult jezelf altijd dicht bij mijn hart voelen, gekoesterd in mijn
armen, en vrede zal je wezen vullen en je sterk en vreugdevol maken.
Liefs van je moeder.
29 maart 1934

98



Lieve moeder,

Ik voel me verstoken van kracht, wilskracht en energie. Ik weet
niet wat ik moet doen. Deze toestand moet voorbij, maar ik weet niet
hoe. Ik heb geen moed.

Maak je geen zorgen, het is het resultaat van deze laatste dagen ziekte. Het
zal overgaan — maar je moet regelmatig goed eten en ook goed slapen, en
ervoor zorgen dat je niet te laat naar bed gaat.
Heel lief.
30 maart 1934

Mijn lieve kleine kind,

Ik was zo blij je lieve brief te ontvangen. Je moet leren dat het jouw
welzijn en alleen jouw welzijn is dat ik wil. Ik wil van je een sterke en bewuste
man maken die meester is over zichzelf — dat wil zeggen, die zijn lagere
natuur beheerst en in staat is een ware yogi te worden, als dat zijn streven is.
En hoe meer deze man zijn ware wezen beseft, hoe meer hij mijn zeer lieve
kind zal worden.

Daarom kan ik, nu de wil die zich uitdrukt de wil van de lagere natuur is,
niet aan al haar grillen voldoen, want dat zou het ergste zijn wat ik voor je zou
kunnen doen.

Ware liefde is de liefde die, met uitsluiting van al het andere, het
hoogste goed voor de geliefde wil. Dit is de liefde die ik heb en voor jou wil
hebben.

Je moeder.

6 april 1934

Mijn lieve moeder,
Moge er altijd vrede met mij zijn.

Vrede, vrede in je hart en je vitaliteit.
Ja, Vrede, Licht, Kracht en Gelukzaligheid zijn altijd bij je in het
Bewustzijn dat constant aan je zijde is en je de zorg van mijn liefde brengt.
9 april 1934

Mijn lieve kind,
Ja, je bent en zult steeds meer een kind van het Licht zijn. Geen
enkele duisternis mag zich door jou manifesteren.
12 april 1934

99



Lief klein kind,

De schilderijen zijn prachtig, ze lijken op Japanse. Wat het "vlak"
betreft waar ze vandaan komen, het is ongetwijfeld het subtiele fysieke, waar
de herinnering aan alle concepten en kunstwerken die op aarde zijn
gerealiseerd, wordt opgeslagen.

Heel hartelijk de jouwe.

16 april 1934

Moeder,
Ik wil geen leven zonder energie.

Heel goed — dan moet je energie opdoen, en dat is tenslotte niet zo moeilijk,
vooral niet hier waar je als het ware baadt in een zee van energie. Je hoeft je
alleen maar open te stellen en te ontvangen.
Liefs van je moeder.
17 april 1934

Lieve moeder,
Geef mij vrede, energie en inspiratie.

Leer te drinken uit de eeuwige bron; die bevat alles.
Met mijn liefde.
21 april 1934

Mijn kind, mijn kind, waarom dit grote verdriet? Komt het doordat iemand aan
wie je je vriendschap had geschonken, zich heeft teruggetrokken om redenen
die hij heel diepzinnig vindt?

Maar heb je niet nog steeds de vriendschap van je moeder? En ook al
haar liefde en haar zorg voor jou?

Nee, alles is niet triest en somber, noch de bomen, noch de lucht, noch
de zee; alles is vol van de goddelijke Aanwezigheid en spreekt er maar al te
graag met je over. Schud deze kinderlijke depressie van je af en aanschouw
de Zon die in je hart opkomt!

28 april 1934

Moeder,
Je houdt helemaal niet van me. Is dit de manier waarop men zijn
kind liefheeft?

100



Mijn kind,
Ik hou zeker niet van je op de manier waarop jij je liefde voorstelt; en ik
zie wel hoe het anders zou kunnen. Je moet eerst het Goddelijk Bewustzijn

realiseren — pas dan kun je weten wat ware liefde is.
30 april 1934

Mijn lieve moeder,

Menselijk contact heeft me veel kwaad gedaan, maar ik kan
deze gewoonte niet opgeven. |k heb veel moeite gedaan om alle
menselijke contacten te stoppen, maar ik kan het niet. |k weet niet wat
ik moet doen.

Moeder, laat me me voor jou openstellen en voor niemand
anders, altijd, altijd. Geef me geduld.

Ik denk niet dat het goed voor je zou zijn om volledig teruggetrokken en op
jezelf gericht te leven. Het gaat erom je relaties goed te kiezen. Je moet
ervoor kiezen om alleen relaties aan te gaan met mensen wier contact mijn
aanwezigheid niet verhult. Dit is het belangrijke punt dat nooit vergeten mag
worden. Alles wat je in gedachten en gevoelens van mij wegleidt, is slecht.
Alles wat je dichter bij mij brengt en je de waarneming en vreugde van mijn
aanwezigheid geeft, is goed. Je moet de dingen beoordelen in het licht van
deze regel. Je zult zien dat het je zal helpen jezelf te beschermen tegen vele
fouten.
Ik stuur je veel geduld en al mijn liefde.
2 mei 1934

Mijn lieve moeder,
U bent overal. BIiff altijd bij me.

Mijn lieve kind,

Je bent altijd in mijn armen en ik houd je altijd dicht bij mijn hart om je
te troosten en te beschermen, om je te versterken en te verlichten. Ik laat je
geen moment alleen en ik weet zeker dat als je een beetje oplet, je heel
duidelijk de warmte van mijn armen om je schouders zult voelen. Je moeder.

4 mei 1934

Mijn lieve kind,

Het lijkt me dat je zo vaak verdrietig en depressief bent, omdat je
zenuwen niet erg sterk zijn. Je zou meer moeten eten, langer moeten slapen,
wat beweging in de buitenlucht moeten krijgen, enz.

Liefs.

101



9 mei 1934

Vrede, vrede, mijn kleine kind, de zoete vrede van innerlijke stilte en uiterlijke
kalmte. Moge die altijd bij je zijn.
Liefdevol.
14 mei 1934

Zie je, mijn kind, het is jammer dat je te veel met jezelf bezig bent. Op jouw
leeftijd was ik uitsluitend bezig met mijn studie — dingen uitzoeken, leren,
begrijpen, weten. Dat was mijn interesse, zelfs mijn passie. Mijn moeder, die
heel veel van ons hield — mijn broer en ik — stond nooit toe dat we humeurig,
ontevreden of lui waren. Als we bij haar gingen klagen over het een of ander,
haar vertelden dat we ontevreden waren, lachte ze ons uit of schold ons uit en
zei: "Wat is dit voor onzin? Doe niet zo belachelijk. Snel! Ga aan het werk, en
het maakt niet uit of je in een goede of slechte bui bent! Dat interesseert ons
helemaal niet."

Mijn moeder had volkomen gelijk en ik ben haar altijd zeer dankbaar
geweest dat ze me de discipline en de noodzaak van zelfvergetelheid heeft
bijgebracht door me te concentreren op wat ik doe.

Ik vertel je dit omdat de angst waar je het over hebt, voortkomt uit het
feit dat je veel te veel met jezelf bezig bent. Het zou beter voor je zijn om
meer aandacht te besteden aan wat je doet en het goed te doen (schilderen
of muziek maken), om je denkvermogen dat nog erg onontwikkeld is, te
ontwikkelen en de elementen van kennis te leren die onmisbaar zijn voor een
man als hij niet onwetend en onontwikkeld wil zijn.

Als je regelmatig acht tot negen uur per dag zou werken, zou je honger
hebben en goed eten, je zou je slaperig voelen en rustig slapen, en je zou
geen tijd hebben om je af te vragen of je in een goede of slechte bui bent.

Ik vertel je deze dingen met al mijn genegenheid en ik hoop dat je ze
zult begrijpen.

Je moeder die van je houdt.

15 mei 1934

Mijn lieve kleine kind,
Ik omhul je voortdurend met mijn vrede: je moet leren die te bewaren.
Ik ben voortdurend in je hart: je moet je bewust worden van mijn
aanwezigheid en de kracht ontvangen en gebruiken die ik in je uitstort, om je
in staat te stellen alle moeilijikheden te overwinnen.
Liefs.
21 mei 1934

102



Mijn lieve kind,

Bewaar zorgvuldig deze gelukzaligheid, deze rust, deze zekerheid van
de Overwinning; ze zijn kostbaarder dan alle rijkdommen van deze wereld, en
ze zullen je heel dicht bij me houden.

Liefs van je moeder.

22 mei 1934

Mijn lieve kind,

Alleen spirituele kracht heeft de macht om vrede op te leggen aan het
vitale, want als vrede niet wordt opgelegd door een kracht die groter is dan de
zZijne, zal het vitale die nooit accepteren.

Je moet je dus openstellen voor de spirituele kracht en haar in je laten
werken; dan zul je steeds meer in constante vrede en vreugde leven.

Met al mijn liefde.

24 mei 1934

Mijn lieve kind,
ik draag je altijd in mijn armen, dicht tegen mijn hart gedrukt, en ik
twijfel er niet aan dat je je daarvan bewust zult worden als je de wereld en
concentreer je op mij. Door je gedachten op mij te richten, zul je je steeds
dichter bij mij voelen en zal er vrede in je hart komen.
Liefde.
25 mei 1934

Mijn lieve kleine kind,
Het is door innerlijke identificatie dat ware nabijheid kan komen. Ik ben
altijd bij je in alle liefde.
Je moeder.
2 juni 1934

Mijn lieve kind,

Je zult niet langer in opstand komen wanneer je begrijpt dat het de
meest nutteloze en dwaze van alle dingen is; en wanneer je deze slechte
gewoonte van opstandigheid opgeeft, zul je zien dat ook lijden zal verdwijnen
en vervangen zal worden door een onveranderlijk geluk.

Met heel mijn wezen wil ik deze vooruitgang en deze transformatie
VOOr jou.

103



Met liefde.
10 juni 1934

Mijn lieve moeder,
Ik zal zijn wat jij wilt dat ik ben. Lieve moeder, aanvaard mijn
kinderlijk gebed.

Voor jou wil ik bewustzijn, kennis, artistiek vermogen, zelfbeheersing in vrede
en volmaakte gelijkheid, en het geluk dat het resultaat is van spirituele
realisatie. Is dit een te groots en omvangrijk programma?
Met de zegen van je moeder.
12 juni 1934

Moeder,
ik wil discipline.

Dit is werkelijk uitstekend en ik keur het goed. Zonder uiterlijke en innerlijke
discipline kan men niets in het leven bereiken, noch spiritueel, noch materieel.
Allen die iets moois of nuttigs hebben kunnen creéren, zijn altijld mensen
geweest die wisten hoe ze zichzelf moesten disciplineren.
Altijd bij je in alle liefde.
23 juni 1934

Ja, mijn lieve kind,
ik ben je ware moeder die in jou het ware wezen zal baren, het wezen
dat altijd vrij, vredig, sterk en gelukkig is, onafhankelijk van alle
omstandigheden.
Liefs van je moeder.
25 juli 1934

Mijn lieve moeder,
Geef energie en kracht aan je kind. O, neem mij in je hart. Laat
mij in je leven.

Mijn lieve kind,

ik draag je altijd in mijn hart en je baadt in energie; het is door een
rustig en vol vertrouwen streven dat je het zult ontvangen. Al mijn liefde is bij
u.

Ik hoop dat je mijn brieven aan niemand laat zien. Het is beter om ze
voor jezelf te houden; anders verdampt alle kracht die ik erin heb gestoken als
je ze laat zien.

104



11 augustus 1934

Moeder, mijn lieve moeder,
U weet alles wat ik nodig heb. Neem me in uw hart. Omring me.

Mijn lieve kind,
ik weet heel goed wat je nodig hebt: omringd worden door mijn liefde
als door een bescherming, en mijn liefde is werkelijk altijd bij je, om je heen;
maar je moet zich er van uw kant voor openstellen en toestaan dat het je
omhult en helpt.
16 augustus 1934

Mijn lieve moeder,
ik wil zijn als de leeuw op de envelop die ik u vanavond stuur.

Mijn lieve kleine leeuw,
ik ben in uw hart, zodat het gelukkig mag zijn, in uw hoofd, zodat het
vredig mag zijn, en in uw hand, zodat het vaardig mag zijn.
Met al mijn liefde.
21 augustus 1934

Mijn lieve kleine kind,

Je leeuwen zijn prachtig. Wat zijn ze stil in hun kracht. Een sterk wezen
is altijd stil. Het is zwakte die rusteloosheid veroorzaakt. Ik stuur je (op mijn
envelop, maar in werkelijkheid ook) de rust die voortkomt uit geconcentreerde
energie.

Wees ervan verzekerd dat je sterk en rustig zult worden, vertrouw op
een perfecte realisatie en op de almacht van het Goddeliike om die te
bereiken. De Kracht en het Bewustzijn zijn altijd bij je, evenals al mijn liefde.

Je moeder.

21 augustus 1934

Mijn lieve moeder,
Zuiver mij. Verdrijf de schaduwen. Ik zal niet meer in opstand
komen.

Je mag nooit het vertrouwen in mijn onveranderlijke liefde verliezen.
30 augustus 1934

105



Moeder,
ik heb hoofdpijn. Ik ben erg moe.

Mijn kind, al mijn liefde is altijd bij je; duw die niet weg.
1 september 1934

Mijn lieve kind,

Ik heb vanuit de eetkamer vernomen dat je noch gisteravond noch de
hele dag vandaag gegeten hebt. Waarom? Als je ziek bent, moet je verzorgd
worden. |k zal de dokter naar je toe sturen. Maar als je niet ziek bent, moet je
eten; als je niet regelmatig eet, zullen je hersenen wegkwijnen en zul je je
intelligentie verliezen, en dan?

Het doet me verdriet als je niet regelmatig eet. Wil je je moeder verdriet
doen, die van je houdt en alleen je eigen welzijn wil?

September 1934

Lieve moeder,

Vanaf vandaag zal ik niet meer onregelmatig zijn. U weet heel
goed dat ik niet ziek ben; het was een wolk, weet je. Nu ga ik naar de
eetkamer. Moeder, ik wil braaf zijn. Alles is nu voorbij. Ik wil uw kleine
kind zijn.

Mijn lieve kind,

Je bent een heel lief kind en ik ben erg blij dat je gisteravond hebt
gegeten en dat alle wolken zijn verdwenen. Nu mag je ze niet meer laten
terugkomen en daarom is het het beste om altijd in mijn armen gekoesterd te
blijven, beschermd door mijn liefde die je nooit verlaat.

7 september 1934

Mijn lieve moeder,
Heb ik iets gedaan wat je niet bevalt?
Mijn hoofd doet pijn. Ik ben moe.

Je vergist je volkomen, ik ben helemaal niet ontevreden over je. Alleen maak
ik me zorgen omdat je altijd hoofdpijn hebt en omdat je moe bent.

Ik wil dat dat allemaal weggaat en ik wil dat je volkomen gezond bent.
Daarvoor moet je een fysieke discipline volgen: regelmatig slapen, regelmatig
eten, regelmatig bewegen, enzovoort, enzovoort. En helaas weiger je elke
discipline. Dit maakt mijn taak erg moeilijk.

Met alle liefde.

11 september 1934

106



Liefste moeder,
Ik voel me zo moe en mijn hoofd doet pijn. Moeder, wat moet ik
doen?

Mijn lieve kind,

Je weet dat mijn liefde altijd bij je is en dat het mijn wil is dat je beter
wordt; mijn kracht is bij je om je gezondheid te geven. Ik neem je in mijn
armen, ik neem je in mijn hart.

20 september 1934

Mijn lieve kind,

Ik wil niet dat je ziek bent en ik ben er altijd om je te genezen — maar
jij moet ook genezen willen worden. Kwel jezelf niet en nestel je altijd in mijn
armen om mijn liefde en kracht te ontvangen.

23 september 1934

Mijn lieve kleine kind,

Ik ben het helemaal met je eens dat egoisme, ijdelheid en jaloezie
moeten verdwijnen; het zijn inderdaad lelijke, gemene en onwetende dingen
die elke vooruitgang blokkeren.

Mijn kracht is met je om deze dingen te overwinnen. En mijn liefde
verlaat je nooit.

25 september 1934

Mijn lieve moeder,
Ik ben niet ongelukkig. Dat is allemaal valsheid.
Moeder, bliff bij uw kleine kind.

Mijn lieve kind,
Altijd, altijd ben ik bij je en hoe stiller en gelukkiger je bent, hoe meer je
het zult voelen.
Met al mijn liefde.
3 oktober 1934

Mijn kleine moeder,
Geef mij vrede. Geef mij vreugde in mijn werk. Maak mij uw
instrument.

Mijn lieve kind,

107



Ik ben erg blij te weten dat je mijn instrument wilt zijn. Om mijn
instrument te kunnen zijn, moet je regelmatig zijn, energiek, moedig,
volhardend en altiid goedgehumeurd. Ik twijfel er niet aan dat je deze
kwaliteiten kunt verwerven.

Altijd bij je.

25 oktober 1934

Mijn kleine moeder,
ik wil vrede. |k voel dat alles onrustig is.
Moeder, geef mij vrede.

Mijn kind,
ik omhul je altijd met vrede en kracht, maar meestal sluit je je af en
weigert wat ik je geef.
Hoe zul je mijn hulp voelen en er gebruik van maken als je niet eens op
mij vertrouwt? Toch is mijn liefde altijd bij je.
1 november 1934

Mijn liefste moeder,
Wil je me niet vergeven? Moeder, neem me in je armen.

Mijn kind,
Zeker, ik vergeef je, maar jij moet van jouw kant je geest reinigen van
al deze slechte gedachten die schadelijk voor je zijn.
Mijn liefde is met je.
2 november 1934

Mijn lieve moedertje,
Vergeef de fouten die ik heb gemaakt. Geef me vrede.
Blijf altijd in mijn hart.

Ja, mijn lieve kind, ik vergeef je; maar wat zou ik graag willen dat je rustiger,
redelijker en leergieriger werd!
Vind je niet dat het hoog tijd is om deze kwaliteiten te ontwikkelen, die
absoluut onmisbaar zijn als je iets in het leven wilt doen?
5 december 1934

Liefste moeder,
Bliff altijd bij me. U weet alles.

Ja, ik weet alles en daarom weet ik dat mijn kleine kind niet altijd redelijk is en
daarom hoofdpijn en buikpijn heeft.

108



22 december 1934

Mijn lieve moeder,
Ik wil u altijd dicht bij me voelen. Ik wil vrede.

Mijn kleine kind,

Ik ben altijd bij je en breng je vrede en rust, kalmte en kracht. Maar om
mijn aanwezigheid te voelen, weet je wat je moet doen en vooral wat je niet
moet doen.

Liefs van je moeder.

1 februari 1935

Mijn lieve kind,
Het beste tegen je hoofdpijn is veel bewegen (zoals tuinieren
bijvoorbeeld).
25 februari 1935

Mijn lieve moeder,
Vul mijn gedachten met jou. BIijf altijd bij je kleine kind. Geef me
een diepe en blijvende vrede.

Mijn lieve kind,

Ik breng vrede in je hart; maar om je daarvan bewust te worden, moet
je zo vaak mogelijk, mentaal tot mij kerend, herhalen: "Je hebt vrede in mijn
hart gebracht; maak mij bewust van de aanwezigheid ervan."

Met al mijn liefde.

27 februari 1935

Mijn lieve kind,

Vergeet niet dat ik altijd bij je ben en alleen doe wat je voor mijn ogen
zou kunnen doen zonder je te schamen. Ik bedoel dat je nooit iets moet doen
wat je niet zou durven doen in mijn fysieke aanwezigheid, want ik ben altijd bij
je.

Liefs.

6 maart 1935

Mijn lieve moeder,
Ik weet niet waarom er iets in mij verdrietig is. Zelfs als ik heel
gelukkig ben, echt gelukkig, is dit deel nog steeds verdrietig.

109



Moeder, welk deel in mij is zo? Is het het hart, het vitale, of is
het iets heel opperviakkigs en onbeduidends?

Mijn lieve kind,

Het is eigenlijk iets heel oppervilakkigs, maar toch zou het genezen
moeten worden. Het is je lichaam dat zich niet erg sterk voelt en verdrietig is
omdat het niet in een gezonde balans verkeert. De beste kuur is veel
beweging in de buitenlucht en overvloedig eten.

16 maart 1935

Mijn lieve moeder,

Ik weet niet waarom ik al mijn geluk en vrede ben kwijtgeraakt.
Ik weet niet wanneer het weer in mijn hart terugkomt. Mijn lieve moeder,
wat moet ik doen?

Mijn lieve kind,

Als je aandacht altijd op jezelf gericht is, ben je nooit gelukkig. Als
je je laat leiden door elke voorbijgaande impuls, ben je nooit vredig.

Het is door werk en zelfbeheersing dat je geluk en vrede kunt

vinden.
23 maart 1935

Lieve moeder,
Ik wil gelukkig zijn, maar hoe? Verdriet komt tijdens mijn werk; ik
kan het niet vergeten. Mijn lieve moeder, wees altijd bij me.

Mijn lieve kind,

Dit oorzaakloze verdriet kan ook tijdens je werk komen, maar als je niet
werkte, zou het veel erger zijn. Het is in je werk dat je evenwicht en vreugde
vindt.

Ik ben er altijd om je te helpen en te steunen.

Liefs van je moeder.

12 juni 1935

Mijn lieve moeder,

Ik voel me erg moe; een deel van mij is niet gelukkig. |k weet
niet of het in mij of buiten mij zit; lets voelt volkomen verloren en
levenloos. U weet alles, mijn moeder. Kunt u me vertellen wat het is?

Het is iets in je vitale dat geen enkele ergernis, zelfs niet de minste, kan

verdragen. Dit deel van het vitale moet leren sterker en duurzamer te worden.
4 augustus 1935

110



Mijn lieve moeder,
Ik voel me erg moe. Ik heb ook lichte hoofdpijn.

Mijn lieve kind,

Ik hoef je niet te vertellen waar je hoofdpijn vandaan komt; ik neem aan
dat je het weet. Pas als je absoluut regelmatig wordt in je materiéle leven, zul
je een goede gezondheid kunnen hebben.

Liefs van je moeder.

6 september 1935

Mijn lieve moeder,

Al drie dagen voel ik me 's avonds verdrietig. Vanmorgen voelde
ik me ook verdrietig. |k weet niet precies waarom het komt. Twee
dagen lang voelde ik een grote vreugde, maar nu is de vreugde
verdwenen. Wanneer zullen al deze dingen verdwijnen?

Mijn lieve kind,

Je hoeft je geen zorgen te maken over deze wisselingen. Wanneer het
psychische wezen aan de oppervlakte komt, brengt het zijn eigen vreugde
met zich mee; maar wanneer de geest of het vitale komt, lijkt de vreugde zich
terug te trekken, hoewel ze er altijd is, achterin, klaar om zich opnieuw te
manifesteren. Maar bovenal moet je de suggesties van onvermogen en falen
niet geloven; Ze komen uit een ongunstige bron en moeten geen enkele
geloofwaardigheid krijgen. Zeker, er zijn moeilijkheden op het pad, maar met
volharding is de overwinning zeker.

Liefs van je moeder.

16 december 1936

Lieve moeder,

U vertelde me dat ik vooruitgang boek. Wilde u me troosten door
me dit te vertellen? Als ik in mezelf kijk, niet alleen nu, maar ook in de
afgelopen twee jaar, vind ik niets. Soms denk ik: "Waarom al die
moeite? Ze zullen vruchteloos zijn." U zei dat ik mijn hart moest
openen en alles komt goed; maar weet u, moeder, er blijft niets in mij.

Mijn lieve kind,

Nee, het is niet om je te troosten dat ik je vertelde dat je vooruitgang
hebt geboekt. De vooruitgang is onmiskenbaar, ook al is die misschien niet
zichtbaar. Het pad van yoga is zeker een heel moeilijk pad, en je moet niet
verwachten dat je er al na drie of vier jaar de vruchten van plukt. Het duurt
veel langer. Maar je bent jong, je hebt het hele leven nog voor je; je hoeft niet
ongeduldig te zijn.

111



Je zegt dat je vaak depressief bent. Het is het vitale wezen dat
depressief raakt wanneer zijn verlangens niet bevredigd worden.

In het gewone leven moet je vechten om je verlangens te bevredigen;
hier vecht je om dat niet te doen. Eigenlijk, welk pad je ook volgt, succes komt
altijd naar degenen die sterk, moedig en volhardend zijn. En je weet dat onze
kracht en onze hulp hier altijd voor je beschikbaar zijn; je hoeft alleen maar te
leren er gebruik van te maken.

Liefs van je moeder.

26 juli 1937

Mijn lieve moeder,

Nee, ik kan al die dingen niet doen. Waarom dacht u dat? Is
daar een speciale reden voor? Wilt u me één ding vertellen: waarom
bent u nu zo ver van me vandaan?

Mijn lieve kind,

Ik weet helemaal niet welke dingen je bedoelt. Ik heb je alleen maar
gezegd dat je hier veel beter af bent om je artistieke talenten te ontwikkelen
dan waar dan ook. Ik heb eraan toegevoegd dat je alleen de Ashram zou
moeten verlaten als je wilde trouwen.

Maar je weet dat ik nooit iemand aanraad om te trouwen; het is een
vreselijke slavernij.

Ik had nooit gedacht dat je echt wilde trouwen, maar zo nu en dan is
het goed dat ik je eraan herinner dat je vrij bent en dat jij de beslissing moet
nemen; dat is alles.

Ik voel niet dat je ver van me bent; voor mij ben je altijd in mijn armen.
Dus als je het gevoel hebt dat je ver weg bent, is dat een vals gevoel dat niet
strookt met de waarheid.

Liefs van je moeder.

28 juli 1937

Mijn lieve moeder,
Je vertelde me dat je twee dingen zag terwijl ik speelde:
"Garuda”, en het paleis en de rivier. Wat betekenen ze?

Het paleis en de rivier waren de afbeelding van een moment uit een van je
vorige levens.

De grote vogel "Garuda", die onbeweeglijk achter je staat met
uitgespreide vleugels, is het voertuig van Vishnu, de vernietiger van slangen.
Hij leek achter je te staan om je te beschermen en te inspireren.

Liefs van je moeder.

28 augustus 1937

112



De maan is het symbool van het spirituele licht, €één in oorsprong, meervoudig
in manifestatie. Er is maar één maan en toch is elke weerspiegeling van de
maan anders. Dit is wat ik in poétische vorm wilde zeggen.
Liefs van je moeder.
9 september 1937

Wat ik gisteren bedoelde, is dat alle zeer gevoelige mensen openstaan voor
vele invloeden en daarom is het moeilijk voor hen om standvastig te zijn.
Maar met onderscheidingsvermogen kun je de slechte van de goede
invloeden onderscheiden en de slechte consequent afwijzen.
Liefs van je moeder.
13 september 1937

Mijn lieve kind,

Ik begrijp je probleem heel goed. Het is heel gewoon en kan alleen
worden opgelost met veel wilskracht en veel geduld.

Want enerzijds wil je je wijden aan het Goddelijke en je plaats innemen
in het goddelijke leven in wording.

Anderzijds wil je de bevrediging van het gewone leven en de
genoegens van het vitale — zonder echter te bedenken dat deze genoegens
alleen met veel strijd en inspanning kunnen worden verkregen en dat ze altijd
gepaard gaan met zorgen en lijden.

Op het eerste pad is er geen sprake van persoonlijk onvermogen,
aangezien onze hulp en bescherming altijld aanwezig zijn. Je moet je
inderdaad openstellen voor deze hulp en bescherming en leren ze te
gebruiken om de tegenstander te overwinnen die je naar het lagere dierlijke
bewustzijn probeert te trekken.

Liefs van je moeder die je nooit verlaat.

15 mei 1938

Mijn lieve moeder,

De afgelopen dagen voelde ik dat ik stap voor stap afgleed —
alles leek zich geleidelijk tegen me, tegen mijn hart, te keren. lk voel
me, zelfs nu, verstikt.

Laat u me het leven zonder u te voelen, om te zien of ik dit leven
wil of niet? Moeder, als u niet weet wat mijn pad is, wie dan wel?

Mijn lieve kind,

Ik weet heel goed wat het ware leven voor jou is, en wat jouw
bestemming is. Maar jij moet je er bewust van worden en het begrijpen, zodat
je het kunt beseffen. Hoe voel je jezelf achteruitgaan? Worden de verlangens
in je sterker? Wat er ook gebeurt, je kunt altijld op mijn hulp rekenen; aarzel
niet om erom te vragen.

Liefs van je moeder.

113



29 mei 1938

Mijn lieve moeder,

Ik voel me volledig verstikt. De strijd is heviger geworden.
Hoeveel dagen moet ik zo doorgaan?

Mijn lieve kind,

Verlies de moed niet en wees niet ongeduldig; deze dingen duren lang
om te verdwijnen. Je weet toch wel dat onze kracht, onze hulp en onze
zegeningen altijd bij je zijn?

Blijf geinteresseerd in het werk — ook dit zal je helpen om de moeilijke
momenten door te komen.

Liefs van je moeder.

juni 1938

Moeder,

Deze innerlijke toestand wordt steeds erger in plaats van beter.
U zei dat ik geduldig moest zijn, maar zoals het nu is, word ik als een
steen, energieloos, inert en steeds meer gesloten. |k voel uw licht en
uw kracht om me heen, maar ik kan ze niet ontvangen. Ik vraag u niet
om me te vertellen wat ik moet doen — u hebt me gezegd geduldig te

zijn en ik zal geduldig zijn. Ik vertel u alleen over mijn toestand, dat is
alles.

Je hebt gelijk dat je het me vertelt, mijn lieve kind; het helpt je om je open te
stellen. Ik weet dat het lastig is om deze weerstand in jezelf te voelen; maar
volhard in je wil om die te overwinnen en hij zal plotseling bezwijken.

Liefs van je moeder.

10 juli 1938

Mijn lieve moeder,
Ik wil u iets vragen over mijn poézie. Die is nu gestopt. Is er een

innerlijke voorbereiding aan de gang en wacht die op de neerdaling
van een hogere inspiratie?

Mijn lieve kind,

Ja, ik denk inderdaad dat je poézie gestopt is, zodat je je kunt
voorbereiden op een hogere inspiratie. Je draaide rondjes in dezelfde vormen;
er moest iets nieuws komen.

Natuurlijk, als je voelt dat iets zich wil uiten, moet je het proberen.

Ik ben altijd bij je, mijn lieve kind, en mijn liefde verlaat je nooit.

Je moeder.

114



17 juli 1938

Je hebt mijn volledige toestemming om poézie te schrijven, en Sri Aurobindo
zegt dat er geen twijfel bestaat over je poétische capaciteiten. Het gedicht van
vandaag is erg goed. Maar als je elke dag probeert te schrijven, wordt het
steeds meer mentaal en verlies je het contact met de ware inspiratie. Daarom
moet je alleen schrijven als je voelt dat de inspiratie er is.

20 juli 1938

Mijn lieve moeder,

Was u boos op me omdat ik besloten heb de Ashram te verlaten?
Ik wil vooruit — niet om tegen je in opstand te komen, nee, helemaal
niet. Maar ik wil zeker zijn van mijn pad.

Geef me alsjeblieft een kans, Moeder.

Eén ding wil ik u vragen: Moeder, zult u altijd in mijn hart zijn?

Ik ben helemaal niet boos; maar nu je besloten hebt te vertrekken, kan ik je
ook niet tegenhouden of iets doen wat je de kracht om te vertrekken zou
kunnen ontnemen. |k ben en zal altijd in je hart zijn; dus zul je me daar zeker
vinden als je er diep genoeg in duikt.
Liefs van je moeder.
30 augustus 1938

(In oktober 1938, op achttienjarige leeftijd, verliet de sadhak de ashram
voor een periode van acht jaar. De volgende brieven werden
geschreven terwijl hij weg was.)

Mijn lieve kind,

Ik heb zojuist je brief van de 25e ontvangen en ik ben blij te weten dat
je eindelijk hersteld bent.

Je schrijft me in je brief: "Moeder, ik wil de wereld niet, niet omdat ik
bang ben voor mijn plicht, maar omdat ik jou wil." Ik wil je hier graag iets over
vertellen. Om er zeker van te zijn dat je voorbestemd bent voor het
ashramleven, is het noodzakelijk dat het spirituele leven en alle discipline die
daarbij hoort — kortom, de zoektocht naar en realisatie van het Goddelijke —
het allerbelangrijkste voor je zijn, het enige waarvoor het de moeite waard is
om te leven.

Want dit gevoel van verlangen naar mij kan je misleiden. Weet je zeker
dat het het Goddelijke in mij is dat je wilt? Als je hier terugkomt en me niet
kunt zien (want sinds Sri Aurobindo's ongeluk geef ik geen "pranams" of
interviews meer), zul je dan niet weer het gevoel hebben dat je alle
genoegens opgeeft die het gewone leven te bieden heeft, zonder er veel voor
terug te krijgen?

115



Natuurlijk, als je koste wat kost een spiritueel leven wilt leiden, is dat
een andere zaak. Maar in dat geval zul je moeten vertrouwen op innerlijke
hulp, niet op uiterlijke en oppervlakkige hulp.

Ik vertel je dit alles zodat je niet opnieuw teleurgesteld zult zijn na je
terugkeer hier.

Lees mijn brief heel aandachtig, denk er goed over na om er zeker van
te zijn dat je hem volledig hebt begrepen, en als je hem heel helder in jezelf
hebt gezien, schrijf me dan opnieuw.

Mijn liefde en zegen zijn altijd bij je.

Je moeder die van je houdt.

30 maart 1939

Mijn lieve kind,

Ik heb je brief ontvangen en ik heb er geen bezwaar tegen dat je drie
jaar muziek gaat studeren in Lucknow, want dat is wat je wilt.

Ik denk echter niet dat het verstandig is om in februari naar
Pondicherry te komen, want als je hier eenmaal bent, kun je weer in de
problemen komen en onzeker worden, en dat zou een onnodig conflict bij je
oproepen.

Ga naar Lucknow, leer daar alles wat je kunt, en dan zul je het
probleem kunnen overdenken en een definitieve beslissing kunnen nemen
over je toekomst.

Mijn liefde, mijn hulp en mijn zegen zullen altijd bij je zijn.

Je moeder.

11 januari 1940

Mijn lieve kind,

Als je zo graag naar de Ashram wilt komen, kom dan gerust. Maar ik
moet je voor twee dingen waarschuwen:

(1) Je vitale zal hier geen bevrediging vinden, omdat het leven onder
de huidige oorlogsomstandigheden erg beperkt is geworden.

(2) Je zult hier, net als wij allemaal, dag en nacht leven onder de
voortdurende dreiging van een plotseling bombardement.

Als je deze twee gevaren niet erg vindt, kun je komen.

Met mijn liefde en zegen.

10 april 1942

(In april 1946 keerde de sadhak terug naar de Ashram, waar hij
sindsdien is gebleven. De volgende brieven werden na zijn terugkeer
geschreven.)

116



O mijn lieve moeder,

Aanvaard mijn dankbaarheid dat u me het ware pad hebt
getoond. Geef me de kracht om alles wat van buitenaf komt af te
wijzen. Moge uw wil geschieden.

Mijn liefde en zegen zijn met je om je op de weg te leiden.
4 juni 1946

Mijn lieve moeder,
ik wil dichter bij je zijn in mijn hart en in heel mijn zijn. Geef me de
kracht om me volledig aan je te geven. BIijf altijd bij me.

Ja, mijn lieve kleine kind, ik ben altijd bij je om je te helpen, te steunen en te
begeleiden. Door je werk met gewetensvolheid, eerlijkheid en doorzettings-
vermogen te doen, zul je mijn aanwezigheid steeds dichter bij je voelen.
Met mijn zegen.
29 juni 1946

Mijn lieve moeder,

Hoe meer ik in mezelf kijk, hoe meer ik ontmoedigd raak, en ik
weet niet of ik enige kans heb om vooruitgang te boeken. Het lijkt alsof
alle onduidelijkheden en onwaarheden aan alle kanten opduiken,
vanbinnen en vanbuiten, en me willen opslokken. Er zijin momenten dat
ik waarheid niet van onwaarheid kan onderscheiden en dan sta ik op
het punt mijn verstand te verliezen.

Toch is er iets in mij dat heel zwakjes zegt dat alles goed komt;
maar deze stem is zo zwak dat ik er niet op kan vertrouwen.*°

Mijn fouten zijn zo talrijk en zo groot dat ik denk dat ik zal falen.
Aan de andere kant heb ik noch de neiging, noch de capaciteit voor het
gewone leven. En ik weet dat ik dit leven nooit zal kunnen verlaten. Dit
is mijn situatie op dit moment. De strijd wordt steeds acuter, en het
ergste van alles is dat ik niet tegen je kan liegen. Wat moet ik doen?

Kwel jezelf niet, mijn kind, en blijf zo stil als je kunt; geef niet toe aan de
verleiding om de strijd op te geven en jezelf in de duisternis te laten vallen.
Houd vol, en op een dag zul je beseffen dat ik dicht bij je ben om je te
troosten en te helpen, en dan zal het moeilijkste deel voorbij zijn.
Met al mijn liefde en zegen.
25 september 1947

30 De Moeder onderstreepte de woorden "alles komt goed" en schreef ernaast: "Dit is de stem van de
waarheid, waarnaar je moet luisteren."

117



Wees oprecht, altijd oprecht, steeds oprechter.
Oprechtheid vereist van ieder dat hij alleen de waarheid van zijn wezen
uitspreekt.
26 januari 1950

Lieve Moeder,
Ik voel dat er iets mis is en u bent erg ontevreden over mij.

Het is de allereerste stelling die niet klopt, ik ben niet ontevreden over je —
dus kan alles wat volgt niet kloppen.

Ik zou graag de werkelijke oorzaak van uw ontevredenheid willen
weten en mijn best doen om die weg te nemen. Ik kan u niet vertellen
hoezeer het me pijn doet te weten dat u op welke manier dan ook
ontevreden over mij bent.

Er is geen werkelijke reden, omdat er geen ontevredenheid is. Je pijn is
volkomen onterecht, dus je kunt er beter onmiddellijk vanaf komen.
Met mijn liefde en zegen.
12 december 1953

Lieve Moeder,

Ik bid u, laat u alstublieft niet ergeren door mijn brief. Ik van mijn
kant kan alles verdragen behalve uw ongenoegen. |k voel dat u erg
ontevreden over mij bent, om een reden die ik nog niet begrijp. Wat wilt
u dat ik doe? Wat is uw wil? |k kan niet uitdrukken hoe diep ik uw
ongenoegen voel. Wilt u meer werk van mij — meer discipline, een
betere houding? |k ben een bundel tekortkomingen; vergeef ze
alstublieft, want ik ben een mens. Vergeef me alstublieft voor wat ik
heb gedaan en laat me weten welke fouten ik heb gemaakt.

Ik ben niet geérgerd, ik ben niet ontevreden — deze indruk van je is volkomen
onjuist en denkbeeldig — het kan het gevolg zijn van een slecht geweten,
maar je moet eens en voor altijd leren dat welke fouten dan ook die mensen
maken, me niet kunnen kwetsen of mishagen. Als er sprake is van kwade wil
of opstand, kan Kali komen en bestraffen, maar ze doet het altijd met liefde.

Dus, gooi al deze onzin weg en probeer stil en gelukkig te zijn.

Met mijn liefde en zegen.

23 maart 1954

118



Mijn lieve kind,

"Wie het Oneindige kiest, is gekozen door het Oneindige."

Vergeet deze belofte van Sri Aurobindo nooit en houd moed, ondanks
alle moeilijkheden. Je zult zeker het doel bereiken, en hoe meer vertrouwen je
behoudt, hoe sneller het zal komen.

Met mijn liefde en zegen.

26 januari 1956

(De volgende brieven zijn ongedateerd. De meeste zijn geschreven
tussen 1932 en 1938 tijdens het eerste verblijf van de sadhak in de
Ashram.)

Kwel jezelf niet, mijn lieve kind, en vrees niets; mijn genade zal altijd bij je zijn
en je nooit in de steek laten. Bovendien is er geen reden om aan te nemen
dat je niet zult slagen in dit leven; integendeel, ik zie in jou de tekenen van
een roeping. En aangezien je hebt besloten geduldig te zijn, zullen de
moeilijkheden zeker overwonnen worden.

Liefs van je moeder.

Je vertrek zal je absoluut niet helpen. Uiterlijke middelen zijn nutteloos; het is
de "innerlijke" die moet veranderen. Houd je vast aan je voornemen en mijn
hulp zal werken.

Met mijn liefde en zegen.

Mijn kleine moeder,
Ik zal zo gelukkig zijn als alle wolken en schaduwen zijn
opgelost. Ik wil een nieuw leven.

Mijn lieve kind,

Je hebt volkomen gelijk dat je een nieuw leven wilt, en je kunt er zeker
van zijn dat ik mijn best zal doen om je daarbij te helpen. Ik ben er vrij zeker
van dat volharding in de studie en het aanvaarden van een discipline van
werk en orde in het leven een krachtige hulp voor je zullen zijn om jezelf te
vernieuwen.

Al mijn liefde is met je om je te helpen en te begeleiden.

*
Mijn lieve kind,
Wil en energie kunnen net als spieren worden gecultiveerd: door

oefening. Je moet je wilskracht oefenen om geduldig te zijn en je energie om
depressie te verwerpen. Ik ben altijd bij je om je met al mijn liefde te helpen.

119



Je hoeft je geen zorgen te maken en moet doorgaan zoals je bezig bent,
behalve, misschien, dat je je oppervilakkige en ietwat te lichte uiterlijke wezen
niet mag laten interfereren en je inspanning mag bederven, zoals bijvoorbeeld
tijdens het marcheren.

Het belangrijkste is een standvastig, rustig uithoudingsvermogen dat
niet toelaat dat enige tegenslag of depressie je voortgang in de weg staat. De
oprechtheid van het streven is de zekerheid van de overwinning.

Met mijn liefde en zegen.

Mijn moeder,

Het is een gebrek aan energie dat me ervan weerhoudt te
schilderen. Geef me een sterke energie. Ik wil de innerlijke en uiterlijke
stilte — vrede in heel mijn wezen, vanuit het diepste deel tot het
buitenste. Vrede, vrede in heel mijn wezen. |k kan dit niet in woorden
uitdrukken en het wordt melodramatisch. Vergeef me mijn fout.

Ik vind je uitdrukking niet melodramatisch en er is niets te vergeven. Ik weet
dat het door gebrek aan energie komt dat je niet kunt schilderen. Maar ik kan
je alle energie geven die je nodig hebt; je hoeft je alleen maar open te stellen
en te ontvangen en je zult zien dat de bron onuitputtelijk is. Hetzelfde geldt
voor vrede en voor alle ware dingen waarnaar je kunt streven.

Liefs van je moeder.

Mijn lieve moeder,
Ik weet niet wat ik moet doen. Ik wil me voor je openstellen,
maar iets verhindert me om me open te stellen.

Mijn lieve kind,

Je vindt het moeilijk om je open te stellen omdat je nog niet het besluit
hebt genomen om mijn wil, en niet die van jou, je leven te laten leiden. Zodra
je de noodzaak hiervan hebt begrepen, zal alles gemakkelijker worden — en
zul je eindelijk de vrede kunnen vinden die je zo hard nodig hebt.

Ik ben altijd bij je in deze inspanning en dit streven.

*

Moeder,

Het vitale is heel, heel slecht geworden. Vooral vandaag is het
erg opstandig.

Je hebt niet op mijn laatste brief geantwoord. Bedoel je dat het
niet nodig is om het vitale vredig te maken?

120



Ik heb niet geantwoord omdat wat ik zeg geen effect lijkt te hebben. Als je de
aard van de opstand duidelijk en precies zou verwoorden, zou dat je enorm
helpen om ervan af te komen, want het is een manier om jezelf te openen
waardoor het licht de duisternis kan binnendringen en verlichten.

*

Moeder,

Ik heb een depressie. En meestal voel ik dat mijn geest moe is.
Ik weet niet waarom. Vandaag is ook mijn vitale energie in vreselijke
opstand. Wat kan ik doen?

Het is dezelfde vermoeidheid als die van de spieren wanneer ze niet genoeg
werken. Inactiviteit is net zo vermoeiend als overactiviteit. Niet genoeg werken
is net zo erg als te veel werken.

Het vitale is een zeer lastige persoonlijkheid die liever slecht is dan
onopgemerkt te blijven. Je moet hem leren dat hij niet de baas in huis is.

*

Moeder,
Ik weet niet wat ik met dit vitale moet doen. Wilt u er alstublieft mee
stoppen?

SRI AUROBINDO: Accepteer het niet wanneer het komt en geloof niet wat
het zegt. Handel niet volgens de aanwijzingen. Dan zal het niet moeilijk zijn
om het te stoppen.

En wanneer Sri Aurobindo je iets vertelt, is het eerste wat je moet doen,
en het belangrijkste als je de moeilijkheid wilt overwinnen, gehoorzamen.

*

Mijn lieve kind,

Dit verlangen naar sterke ervaringen behoort tot het vitale; het is een
veelvoorkomende neiging bij mensen van wie het vitale nog onvoldoende
ontwikkeld is en die heftige sensaties zoeken in de hoop te ontsnappen aan
de zwaarte en traagheid ervan. Maar het is een onwetende beweging, want
heftige sensaties kunnen nooit een remedie zijn; integendeel, ze vergroten de
verwarring en onduidelijkheid.

De enige remedie ligt in het openstaan voor de hogere krachten, zodat
ze hun essentiéle werk van organisatie en classificatie, van licht en vrede,
kunnen doen.

Liefs van je moeder, die altijd klaarstaat om je te helpen.

*

Mijn lieve moeder,
U bent ontevreden over mij, hé? |k voel me zo verdrietig.
Wat kan ik doen? Ik struikel bij elke stap.

121



Nee, mijn lieve kind, ik ben niet ontevreden — waarom zou ik? |k begrijp je
moeilijkheden en ik ken je goede wil; ik weet dat je het goed wilt doen, dat je
wilt overwinnen, en dat je ernaar streeft de zwakheden te boven te komen.
Wanneer ze zich voordoen, moet je niet denken dat ik ontevreden ben, maar
integendeel, ik ben altijd bij je, steun je, bescherm je, moedig je aan met een
onveranderlijke liefde en tederheid.

Mijn lieve kind,

ik ben altijd bij je om je te helpen en te beschermen.

Laat je niet domineren door ijdele verbeelding. De vrede is daar in de
diepten van je hart; concentreer je daar en je zult het vinden.

Liefs van je moeder.

Mijn lieve, lieve moeder,

Transformeer mijn hele wezen. Ik zal zijn wat u wilt dat ik ben.
Geef me uw vrede, uw stilte in mijn hart. |k kan niet alles in woorden
uitdrukken, maar, moeder, u weet alles.

Ja, ik begrijp je heel goed, mijn lieve kind, en mijn genegenheid is altijd bij je
en wil dat je een groot en blijvend vrede hebt, een diepe en stralende stilte,
een kalme en geconcentreerde kracht, en de onveranderlijke vreugde die
voortkomt uit een voortdurend contact met het Licht.

Met al mijn liefde.

Mijn lieve moeder,
ik wil een diepe vrede — een heel diepe vrede. |k voel dat ik altijd
in uw armen ben.

Ja, het is goed om in mijn armen te blijven; daar zul je de vrede vinden waar
je zo naar verlangt, en ook een rust waaruit de ware energieén voortkomen.
Mijn liefde omhult je en omarmt je altijd.

*

Mijn lieve moeder,
Licht, meer licht. Verlicht mij. Nu weet ik dat jij de grootste kracht
bent. Mijn moeder, neem me in je hart, los de obstakels op.

122



Mijn lieve kind,

nestel je altijd in mijn hart dat altijd klaarstaat om je te verwelkomen, in
mijn armen die altijd klaarstaan om je te omhelzen, en vrees geen obstakels —
we zullen ze allemaal verdrijven.

Met al mijn liefde.

O mijn lieve moeder,
Neem me in je hart. Nee, nee, ik wil deze ellendige leugens niet.
Neem me in je hart.

Ik neem je altijd in mijn hart, maar wat kan ik doen als je daar wegloopt? Je
moet stil blijven in mijn armen als je wilt dat ik je kan helpen.

*

Moeder,
Maak mij vrediger.

Elke keer dat je je rusteloos voelt, zou je moeten herhalen, terwijl je in jezelf
spreekt zonder geluid van buitenaf en tegelijkertijd aan mij denkt:

"Vrede, vrede, O mijn hart!" Doe het met regelmaat en je zult tevreden
zijn met het resultaat.

Mijn liefde en zegen.

Mijn lieve kind,

De vrede is met je; laat het in je doordringen, en in de vrede zul je het
licht vinden, en het licht zal je de kennis brengen.

Met al mijn liefde. Je moeder.

Mijn lieve kind,

Wat zal ik gelukkig zijn op de dag dat je je altijd sterk en gelukkig voelt,
onder alle omstandigheden.

Met al mijn liefde.

123



Serie Zes

124



125



Serie Zes

Brieven aan een Jonge Sadhak

Aan een jonge sadhak die later leraar werd in het Sri Auro bindo International
Centre of Education.®’

Ik hoop en geloof dat Uw werk niet afhankelijk is van mensen.

Nee, het hangt helemaal niet af van mensen. Wat gedaan moet worden, zal
gedaan worden, ondanks alle mogelijke weerstanden.

*

Is er geen manier om mijn wil met de Uwe te verenigen? Misschien
hebt U geen speciale wil, want U wilt niets.

Ik weet heel goed wat ik wil, of liever wat de goddelijke Wil is, en dat is wat
mettertijd zal zegevieren.

Wat wij de aarde willen brengen, kan nauwelijks een revolutie worden
genoemd, hoewel het de meest wonderbaarlijke verandering ooit zal zijn; in
ieder geval is dit helemaal niet te vergelijken met de bloedige revoluties die
landen volkomen nutteloos verscheuren zonder een grote verandering teweeg
te brengen, omdat ze de mensen even vals, even onwetend en even
egoistisch achterlaten als voorheen.

Ik geloof dat er een dag zal komen waarop het Goddelijke gezien zal
worden heel natuurlijk zoals men aardse dingen ziet en dan zal er geen
behoefte meer zijn om uit te roepen: "Het Goddelijke is overal" — want
dit zal een normale ervaring zijn.

Als de realisatie daartoe beperkt zou blijven, zou ze nauwelijks veel waard
zZijn. Het is een integrale transformatie van het aardse leven waarnaar wordt
uitgekeken.

31 Deze serie is grofweg per onderwerp in dertien delen geordend — de vorm waarin deze oorspronkelijk
werd gepubliceerd; hierin verschilt deze van de andere series, die chronologisch zijn gerangschikt. De
antwoorden in deze serie zijn geschreven tussen 1933 en 1949 — de meeste tussen 1933 en 1935.

126



Geliefde Moeder, elk moment voel ik een grote transformatie in mij
plaatsvinden. Is dat niet waar?

Het is volkomen waar. Maar het lijkt me dat zelfs de uiterlijke vormen, de
verschijningen, meer veranderen dan je zegt. Alleen is dit niet zo gemakkelijk
te zien, omdat het normaal gebeurt, in overeenstemming met de wet van de
waarheid der dingen, en niet willekeurig door een mentale beslissing.

*

De Goddelijke Genade is zeker altijd aan het werk, het zijn de materiéle
wereld en de mensen die daarin leven die het niet willen!

*

Wat wil het Goddelijke van mij?

Hij wil dat je eerst jezelf vindt; Dat je met je ware wezen, je psychische wezen,
het lagere wezen beheerst en bestuurt, en dan zul je heel natuurlik je
rechtmatige plaats innemen in het grote Goddelijke Werk.

*

Waar is mijn ware wezen?

Verder van binnen of hoger boven, aan de andere kant van de emoties,
voorbij het verstand.

Ik voel me verontwaardigd, Moeder, want ik kan mijn "zelf" niet vinden.
Zodra ik dat probeer, vind ik niets anders dan dit lichaam, dat is als een
hol van banale gedachten en wetteloze verlangens.

Men moet volharden zonder ontmoedigd te raken, en allereerst weigeren het

lichaam als het eigen "zelf" te erkennen. Want wat zou het zijn zonder de
gevoelens en gedachten die het bezielen? Een inerte, levenloze massa.

*

Moeder, wat zal mij helpen om er altijid aan te denken dat ik een
spiritueel leven leid?

Het bewustzijn van de Goddelijke Aanwezigheid in alle dingen en altijd.

127



U heeft in uw Gesprekken gezegd dat men zich allereerst bewust moet
zijn om zich voor te bereiden op Yoga. Bewust zijn van de Goddelijke
Aanwezigheid in ons is ons doel; ik zie niet in hoe ik vanaf het begin
bewust kan zijn.

Ik heb niet gezegd "bewust van de Goddelijke Aanwezigheid", ik heb gezegd
"bewust"; dat betekent dat men niet in totale onwetendheid leeft over wat er in
zichzelf gebeurt.

Ik kan niet alles wat er gebeurt met een kalm hart accepteren.

Dit is echter onmisbaar voor yoga; en hij die zo'n groot doel heeft om verenigd
te worden met het Goddelijke en Hem te manifesteren, hoe kan hij dan
beinvioed worden door alle futiliteiten en dwaasheden van het leven?

*

Er zijn mensen die zeggen dat men zich nauw moet verenigen met de
uiterlike natuur om de vreugde te kunnen proeven die de
gemanifesteerde wereld zo effectief verbergt.

Ik denk niet dat dit waar is; vereniging met de uiterlijke natuur brengt meer
zeker verdriet dan vreugde!

Als je een man van de wereld was, zoals je zegt, zou je niet hier zijn; je zou in
de wereld zijn. Dit zijn bepaalde elementen in het wezen die vast blijven zitten
aan hun oude activiteiten en weigeren te veranderen. Ze zullen zich op een
dag of een andere moeten overgeven en getransformeerd worden.

*

Ik vraag U nogmaals, Moeder, wat is het dat mijn wezen verdeelt?

Het conflict is tussen dat wat naar bewustzijn streeft, het "sattwische" deel
van het wezen, en dat wat zich laat binnendringen en beheersen door het
onbewuste, het "tamasische" deel van het wezen, tussen dat wat
omhoogduwt en dat wat omlaag trekt en daarom onderworpen is aan alle
invloeden van buitenaf.

Moeder, Uw wereld kan me pijn doen, maar hij kan me geen plezier
schenken; ikzelf wil er ook geen.

128



Het is goed om boven alle vreugden te staan die de wereld kan geven, maar
waarom zou je accepteren dat je erdoor gekwetst wordt?

Ik hou niet van dit leven zonder enige gehechtheid.

Als je werkelijk nergens meer aan gehecht bent, is dat een grote yogische
realisatie en het zou verkeerd zijn als je daarover klaagt.

*

De hele wereld is tegen me en ik ben wanhopig.

Waarom wil je denken dat de hele wereld tegen je is? Dit is kinderachtig.

*

Mijn fysieke denkvermogen is er nog niet van overtuigd dat het
menselijk leven in staat is alle lijden en zelfs de dood te overwinnen.

Het kan zijn dat het menselijk leven daartoe inderdaad niet in staat is; maar
voor het goddelijke leven is niets onmogelijk.

*

Is het vreemd dat men walgt van deze wereld? De herhaling van
dezelfde ronde — dat is de dood zelf.

Dit is één manier om naar de dingen te kijken; maar er is een andere manier
waarop men ontdekt dat geen twee dingen, geen twee momenten precies
gelijk zijn in de wereld en dat alles voortdurend verandert.

*

Ik begrijp een zin in Uw Gebeden niet: "en dat alles gelijk is — oneindig
kleine stofdeeltjes of identieke sterren — voor de Eeuwigheid”.

Alle sterren (spiritueel gesproken) zijn hetzelfde. Ik bedoel dat men mensen
stofkorrels mag noemen als men dat wil, of ze met de sterren mag vergelijken;

in beide gevallen zijn ze allemaal even groot en waardevol voor de
Eeuwigheid.

I

Geliefde Moeder, leid mijn stappen, verlicht mijn denkvermogen en laat,
bid ik, geen afstand tussen U en mij.

Ook ik wil geen afstand tussen ons. Maar de relatie moet echt zijn, dat wil
zeggen, gebaseerd op eenheid in het goddelijk bewustzijn.

129



Open je hart nog wijder, maar beter, en de afstand zal verdwijnen.

*

Deze gevangenis die mij van U en van het Goddelijke scheidt, moet
verbroken worden. O Moeder, ik weet niet wat ik moet doen.

Het is met een kalme en volhardende wil dat dit kan worden bereikt.

*

Moge mijn hele wezen slechts die liefde zijn die zichzelf wil geven en
die mij naar U leidt.

Houd dit streven vast en je bent zeker van de overwinning; je zult mij op een
dag liefhebben met een liefde die je vervult met kracht en vreugde.

*

Mijn Moeder, met al mijn wil en al mijn inspanning wil ik die liefde
verwezenlijken die U in uw goddelijke visie hebt voorzien.

Ik zal altijd bij je zijn in je streven.

Mijn lieve Moeder, ik zeg niet dat ik van U houd en bij U hoor, ik moet
het bewijzen met mijn daden; zonder dat zouden dit waardeloze
woorden zijn waarachter een mens beschutting en bescherming zoekt.
Maar toch ben ik altijd Uw kind.

Dat is goed. Je bent inderdaad altijd mijn kind en ik verwacht dat je nog meer
een goed kind zult worden, dat mij in alle oprechtheid en waarheid zal kunnen
zeggen: "lk hou van je en ik ben van je voor alle eeuwigheid."

*

O Moeder, neem mij met U mee; ik zal U voor altijd in mijn hart dragen;
ik zou het niet kunnen verdragen U te verliezen.

Er is geen sprake van mij te verliezen. Wij dragen een eeuwig bewustzijn in
ons en daarvan moet men zich bewust worden.

*

Wat de reden ook mag zijn, zodra mijn bewustzijn U verliest, word ik
vreugdeloos en energieloos.

130



Op geen enkel moment vergeet ik je. Laat niet liever te veel andere invioeden
tussen jou en mij komen?

Moeder, waarom is het zo moeilijk om Uw Aanwezigheid constant
dichtbij me te voelen? Diep in mijn hart weet ik heel goed dat het leven
zonder U geen zin voor mij heeft; toch fladdert mijn geest heen en
weer zodra hij de geringste gelegenheid vindit.

Juist hierdoor verlies je het gevoel van de Aanwezigheid.

*

Ik ben altijd bij je, en je bewust worden van de innerlijke Aanwezigheid is een
van de belangrijkste punten van de sadhana. Vraag het aan X, hij zal je
vertellen dat de Aanwezigheid geen kwestie is van geloof of mentale
verbeelding, maar een feit, absoluut concreet en zo reéel en tastbaar voor het
bewustzijn als het meest materiéle fenomeen.

*

Mijn geliefde Moeder, kon ik mijn onwetende wezen er maar van
overtuigen dat het mogelijk is U in het centrum van mijn hart te vinden.

Het gaat er niet om je hart te overtuigen, je moet de ervaring van deze
aanwezigheid krijgen en dan zul je je ervan bewust worden dat je hart zich in
de diepten ervan altijd bewust is geweest van deze aanwezigheid.

*

Verwijder alle duisternis die me verblindt en wees altijd bij me.

Ik ben in elke gedachte, elke aspiratie die je op me richt; want als je niet altijd
in mijn bewustzijn aanwezig was, zou je niet aan me kunnen denken. Dus je
kunt zeker zijn van mijn aanwezigheid. Ik voeg mijn zegen toe.

*

Geliefde Moeder, hoe zal ik de bron vinden van die Liefde die me zal
doen voelen dat de goddelijke Aanwezigheid altijd en overal is?

Je moet eerst het Goddelijke vinden, hetzij in jezelf door verinnerlijking en
concentratie, hetzij in Sri Aurobindo en mij door liefde en zelfgave. Als je het
Goddelijke eenmaal hebt gevonden, zul je Hem natuurlijk in alle dingen en
overal zien.

131



Er zijn twee manieren om je met het Goddelijke te verenigen. De eerste is je
te concentreren in je hart en diep genoeg te gaan om daar Zijn Aanwezigheid
te vinden; de tweede is je in Zijn armen te werpen, je daar te nestelen zoals
een kind zich nestelt in de armen van zijn moeder, met volledige overgave; en
van de twee lijkt de laatste mij het gemakkelijkst.

*

Mijn lieve Moeder, als het Goddelijke Zich aan mij toont
in ruil voor mijn liefde voor Hem en het geven van mijn
ziel, dan is dat heel gemakkelijk voor mij.

Niet alleen van de ziel, maar van het hele wezen, zonder voorbehoud.

*

Wie is er om mij ver van U te houden?

Jijzelf.
Het is volkomen onjuist dat ik ver van je wil blijven; maar om dicht bij
mij te zijn, moet je dicht bij mij klimmen en niet verwachten dat ik zo ver afdaal.

*

Mijn geliefde Moeder, op een dag schreef U mij dat ik naar het viak
moet klimmen waar U bent, om U innig te kunnen hebben, en dat ik
niet mag verwachten dat U hierheen komt. Maar Moeder, U bent zo
groot en blijfft zo hoog dat het mij bijna onmogelijk lijkt om daarheen te
klimmen. Er is een wereld van verschil tussen onze twee viakken. Ik
durf niet te dromen van het moment dat ik aan Uw zijde zal zijn; U zult
altijd hoger zijn, en ik zal naar U streven, ik zal U volgen van vlak naar
viak, maar U zult altijd ver van mij zijn. Dit beeld lijkt mij niet slecht,
omdat ik weet dat er een grote vreugde is in het zoeken; maar het is
waar dat mijn hart altijd dorstig zal zijn.

Vanuit een bepaald gezichtspunt is wat je zegt waar; maar er is ook een soort
omkering van het bewustzijn, waarbij het uit zijn staat van blinde en
vervalsende onwetendheid komt en een staat van waarheid binnengaat, en
wanneer die omkering, die bekering plaatsvindt, zul je je altijd dicht bij mij
voelen.

Mijn geliefde Moeder, is het niet mogelijk U te ontmoeten op een ander
niveau dan het fysieke? Ik bedoel niet door het lichaam te verlaten;
zelfs in het lichaam, is het niet mogelijk om U te ontmoeten op een
ander hoger niveau?

132



Zeker, dit is heel goed mogelijk. Maar men moet ontwaken tot het bewustzijn
van deze niveaus.

Moeder, ik wil gewoon het lichaam verlaten; het is het lichaam dat mij
van U scheidt.

Te zeggen dat het uw lichaam is dat u van mij scheidt, is pure dwaasheid. Het
lijkt mij dat het eigenlijk precies andersom is, want zonder de mogelijkheid om
mij dagelijks te zien, welk contact zul je dan met mij hebben in de huidige
staat van je bewustzijn? Ben je in staat mij te voelen, mijn aanwezigheid
concreet te ervaren, zelfs wanneer je fysieke ogen mij niet zien? Ik denk het
niet, want als dat zo was, zou je niet klagen over scheiding, je zou
integendeel weten dat er geen scheiding is en dat we in de werkelijkheid van
je wezen altijd verenigd zijn.

Denken dat je dichter bij mij komt als je je lichaam verlaat, is een grote
vergissing; want het vitale wezen blijft wat het is, of het lichaam nu leeft of
dood is, en als het vitale wezen tijdens iemands leven niet in staat is de
nabijheid, de diepe intimiteit te voelen, hoe kan men redelijkerwijs hopen dat
het plotseling daartoe in staat zal zijn, alleen maar omdat het het lichaam
heeft verlaten? Het is onwetende kinderachtigheid.

En dat andere idee dat als het lichaam verandert, het volgende
noodzakelijkerwijs beter zal zijn, is ook een vergissing. Pas wanneer men ten
volle en maximaal heeft geprofiteerd van de mogelijkheid tot vooruitgang die
het leven in een fysiek lichaam biedt, mag men hopen herboren te worden in
een hoger organisme. Elke afvalligheid daarentegen brengt vanzelfsprekend
een vermindering van bestaan met zich mee.

Alleen het besluit om in het huidige bestaan moedig alle moeilijkheden
onder ogen te zien en te overwinnen, is het zekere middel om de vereniging
te bereiken die je wenst.

Mijn enige hoop is om zoveel mogelijk vooruitgang te boeken, zodat
mijn volgende geboorte niet zo nutteloos zal zijn als deze.

Dit is allemaal onzin; we moeten ons niet bezighouden met het volgende
leven, maar met dit leven dat ons tot onze laatste ademtocht al zijn
mogelijkheden biedt. Uitstellen tot een volgende geboorte wat men in dit leven
kan doen, is als uitstellen tot morgen wat men vandaag kan doen; het is
luiheid. Pas met de dood houdt de mogelijkheid tot integrale realisatie op;
zolang men leeft, is niets onmogelijk.

Wat niet tijdens het leven verworven of veroverd kan worden, kan zeker niet
na de dood gedaan worden. Het is het fysieke leven dat het ware veld voor
vooruitgang en realisatie is.

133



Geliefde Moeder, ik moet o6f getransformeerd worden of ophouden te
bestaan.

Het is onmogelijk om op te houden te bestaan; niets dat tot het door de mens
bewoonde universum behoort, kan eruit gaan, behalve door de deur van
spirituele bevrijding, dat wil zeggen transformatie.

Ik vraag me vaak af of er een waarheid schuilt achter dit verlangen om
dicht bij U te komen.

Ja, er schuilt de Waarheid van volmaakte eenheid met het Goddelijke in een
identiteit van bewustzijn en wil.

Mijn lieve Moeder, zegt U dat ik dit verlangen om fysiek bij U te komen,
moet overwinnen?

Ik heb nooit zoiets gezegd. Maar je moet je voorbereiden, jezelf innerlijk
zuiveren, zodat deze benadering nuttig en rendabel kan zijn.

*
Als je zegt dat ik er alleen voor je ben, is dat duidelijk egoistisch en vals; maar
als je denkt dat ik er voor al mijn kinderen ben, dat ik hen in mijn hart draag,

dat ik hen naar het Goddelijke wil leiden en dat het mij verdriet doet als ze
zich van Hem verwijderen, — dan is dit volkomen waar.

*
Ik ben helemaal niet van plan je bij mij weg te houden; ik wilde je er alleen

aan herinneren dat je niet alleen bent in de Ashram en dat ik mijn tijd moet
verdelen onder allen die mij nodig hebben.

*

Als je fysiek ver van me verwijderd bent en de hele tijd aan me denkt, zul je
zeker dichter bij me zijn dan wanneer je naast me zou zitten maar aan andere
dingen zou denken.

Moeder, hoe kan ik U concreet dichtbij voelen, zelfs als mijn lichaam
ver van U verwijderd is?

134



Door je gedachten te concentreren.

Geliefde Moeder, er zijn vierentwintig uur in een dag, maar ik kan niet
langer dan een paar seconden aan Uw voeten blijven; hoe kan ik leven?

Keer naar binnen in uzelf, vind je psychische wezen en je zult mij tegelijkertijd
vinden, levend in je, het leven van je leven, altijd aanwezig en altijd dichtbij,
heel concreet en tastbaar.

Blijf heel stil, open uw geest en uw hart voor de invloed van Sri Auro bindo en
de mijne, trek u diep terug in een innerlijke stilte (die in alle omstandigheden
aanwezig kan zijn), roep mij uit de diepten van deze stilte en je zult mij daar
zien staan in het centrum van je wezen.

*

Omdat ik de pranam twee dagen heb stopgezet, moet je niet denken dat ik
niet bij je was. Waar je ook werkt, fysiek dichtbij of ver weg, ik ben altijd bij je
in je werk en in je bewustzijn. Dat zou je moeten weten.

*

Het leven zal geen aantrekkingskracht meer op me hebben als ik niet
voel dat U bij me bent.

Maar ik ben altijd bij jou.

Laat mijn hart niet leeg, Moeder.

Ik ben altijd in jouw hart.

Het psychische wezen staat voortdurend en onveranderlijk in contact met het
Goddelijke en verliest dit contact nooit.

*

Het Goddelijke is voortdurend aanwezig in het psychische wezen en dit is zich
daar volkomen van bewust.

135



Het psychische wezen slaapt in mij.

Het psychische wezen slaapt niet. Het is de verbinding ermee die niet goed
tot stand is gekomen, omdat de geest te veel lawaai maakt en het vitale te

onrustig is.

Moeder, als het psychische wezen altijd de Goddelijke Aanwezigheid
voelt, waarom huilt en betreurt de mens dan het gebrek aan deze
Aanwezigheid?

Ik heb je al verteld dat het komt doordat het contact tussen het uiterlijke
bewustzijn en het psychische bewustzijn niet goed tot stand is gekomen. Hij
bij wie dit contact wel goed tot stand is gekomen, is altijd gelukkig.

*

Het lijiden dat we ervaren, bewijst dat het psychische wezen ver van
het Goddelijke verwijderd is.

Het is niet het psychische wezen dat lijdt, maar het denkvermogen, het vitale
en het gewone bewustzijn van de onwetende mens.

*

Ongeveer tien of elf jaar geleden had ik een ervaring in Uw
aanwezigheid en door U. Ik zat in grote moeilijkheden en voelde me
volkomen verloren. Plotseling voelde ik iets dat uit de diepten van mijn
wezen opsteeg, door een menigte obstakels heen, en toen dit boven
naar buiten kwam, veranderde alles in mij; toen was ik in vreugde en
vrede en verdwenen alle moeilijkheden plotseling. Sinds die dag heb ik
geen enkele moeilijkheid meer gehad die mijn weg kon blokkeren.
Wat was dit, Moeder?

Het was ongetwijfeld het psychische wezen, maar het werd pas actief door
mijn tussenkomst.

Als je het niet prettig vindt dat ik u uw je je fouten laat zien, kan ik er best mee
stoppen. Maar dan moet je mij niet langer vragen om je te helpen vooruit te
komen, want je kunt mij niet enerzijds vragen in te grijpen en anderzijds mijn
tussenkomst weigeren.

136



Als je je ergert aan wat ik je vertel, bewijst dat dat je niet vooruitgang wilt
boeken, en daarom is het niet nodig dat ik je bewust maak van wat er in je
veranderd moet worden.

Ik voel, Moeder, dat ik een heel frivole kerel ben; wil jij me niet
veranderen?

Ik zou je heel graag veranderen, maar weet je wel zeker dat wat frivool in je is,
wil veranderen?

Hoe verwacht je dat ik je help als je geen vertrouwen in me hebt!

*

Ik zal deze relatie, die eeuwig bestaat, nooit volledig kunnen
verwezenlijken als U mij daarbij niet helpt.

Mijn hulp is er volledig; je hoeft je er alleen maar vol vertrouwen voor open te
stellen en je zult haar ontvangen.

Ja, mijn hulp is er voor u om alle bewegingen te beheersen die tegengesteld
zZijn aan het Goddelijke.

Ik heb absoluut niet de intentie u in een hoek te duwen, en als ik niet de volle
zekerheid had gehad dat u al deze moeilijkheden kunt overwinnen, zou ik ze
niet eens hebben genoemd. Het heeft geen zin om tegen iemand te zeggen:
"Je hebt die en die fout", als het hem niet helpt die te corrigeren.

*

Vanmorgen dacht ik eraan dat ik nog een klap van U zou Krijgen.

Ik zie niet in waarom ik je klappen zou moeten geven — ik geef ze niet voor
het plezier van het geven, maar alleen als ze volkomen onmisbaar zijn.

*

Per slot van rekening is mijn hele leven aan U gewijd; Ik zal heel kalm
blijven en me niet druk maken om wat er met me gebeurt.

137



Dat is heel goed, maar als je daar nog aan toevoegt dat ik je beter ken en van
je houd dan jijzelf en dat ik beter weet dan jijzelf wat goed voor je is, dan zou
dat perfect zijn.

Moeder van vreugde, ik ben verbaasd dat er mensen zijn die denken
dat U alleen die sadhaks roept die Uw Genade niet van verre kunnen
ontvangen; en dat dit een teken van zwakte is van degenen die U van
tijd tot tijd zien.

Maak je geen zorgen over wat mensen geloven of zeggen; het is bijna altijd
onwetende domheid.

Ik verbaas me er altijd over dat mensen denken dat ze de redenen
voor mijn daden kunnen kennen! Ik handel voor iedereen anders, afhankelijk
van de behoeften van zijn of haar specifieke geval.

*

Ik denk niet dat het slecht zou zijjn om U te laten weten over een
gedachte, een idee dat in mij opkomt, zelfs als deze gedachte, deze
gedachte, slecht is.

Integendeel, het is goed om het me onmiddellijk te laten weten.

*

Niets is beter dan een bekentenis om de gesloten deuren te openen.
Vertel me waar je het meest bang voor bent om me te vertellen, en je zult je
onmiddellijk dichter bij me voelen.

v

Het Goddelijke is oneindig en ontelbaar, en bijgevolg zijn de manieren om
Hem te benaderen ook oneindig en ontelbaar, en van de manier waarop
iemand het Goddelijke benadert, hangt af wat hij van het Goddelijke ontvangt
en weet. De bhakta ontmoet een Goddelijke vol genegenheid en zoetheid, de
wijze zal een Goddelijke vol wijsheid en kennis vinden. Wie vreest, ontmoet
een strenge Goddelijke, en wie vertrouwen heeft, vindt in het Goddelijke een
vriend en beschermer... enzovoort in de oneindige verscheidenheid aan
mogelijkheden.

Vrees niets: het Goddelijke beantwoordt altijd elk oprecht verlangen en
weigert nooit wat Hem van ganser harte wordt aangeboden; zo mag je leven
in de vrede van de zekerheid dat je door het Goddelijke aanvaard bent.

*

138



Geliefde Moeder, hoe overwin ik deze lethargie die mij overvalt? Ik leef
niet, Moeder, ik besta slechts op de een of andere manier. Moeder, ik
moet iets vinden dat mij kan afleiden.

Met zo'n gemoedstoestand kun je zeker niet hopen de Goddelijke
Aanwezigheid te vinden. Verre van te proberen je hart te vullen met
frivoliteiten om het te "afleiden", moet je het met grote hardnekkigheid
leegmaken van alles, absoluut alles, zowel groot als klein, zodat de kracht
van die grote leegte de Wonderbaarlijke Aanwezigheid kan aantrekken. Men
moet weten hoe men deze allerhoogste Genade de prijs moet betalen die ze
verdient.

Van ieder wordt alleen gevraagd wat hij heeft, wat hij is, niets meer, maar ook
niets minder.

Je hebt gelijk dat je de leegte in jezelf wilt creéren; want je zult al snel
ontdekken dat in de diepten van deze leegte het Goddelijke huist.

*

Als ik troost vind in boeken, hoe kan ik dan zeggen dat niets me
staande houdt en dat ik in het goddelijke leven ben ondergedompeld
door een absolute leegte?

"De absolute leegte" is meer een beeld dan een realiteit. Het is beter om een
hoge aspiratie in je hart te koesteren dan een duistere slaperigheid.

*

Wanneer ik in mezelf probeer te kijken, vind ik daar een wezen dat
losgemaakt is van alles, er heerst een grote gelijkmoedigheid.

Gelijkmoedigheid is een ontwikkelingsfase die moet leiden tot een volmaakte
gelijkheid van ziel.

Moeder, mijn leven is droog, dat was het altijd al;, de droogte van mijn
leven neemt voortdurend toe.

Dit hangt niet af van uiterlijke omstandigheden, maar van je innerlijke

toestand. Het gebeurt omdat je in een zeer oppervilakkige zone van je geest
leeft. Je moet proberen diepte in je bewustzijn te vinden en daar te verblijven.

139



Het is zeker niet door somber en melancholisch te worden dat je het
Goddelijke nadert. Je moet altijd een onwrikbaar geloof en vertrouwen in je
hart bewaren en in je hoofd de zekerheid van de overwinning. Verdrijf deze
schaduwen die tussen jou en mij komen en mij aan je zicht onttrekken. Het is
in het zuivere licht van zekerheid dat je je bewust kunt worden van mijn
aanwezigheid.

Hoe verdrietiger je bent en hoe meer je klaagt, hoe verder je van mij
verwijderd raakt. Het Goddelijke is niet verdrietig en om het Goddelijke te
realiseren, moet je alle verdriet en alle sentimentele zwakte ver van jezelf
afwijzen.

Lieve Moeder, ik ben gelukkig omdat ik van U hou en omdat ik een
beetje lijd in het liefhebben van U.

Ik zie de noodzaak van jouw lijden niet. Psychische liefde is altijd vreedzaam
en vreugdevol; het is het vitale dat dramatiseert en zichzelf ongelukkig maakt
zonder enige reden. |k hoop inderdaad dat je je spoedig bewust zult worden
van mijn aanwezigheid, altijd dicht bij je, en dat het je vrede en vreugde zal
schenken.

Mijn meest geliefde Moeder, het idee van scheiding opent zich tussen
u en mij als een angstaanjagende afgrond. |k ben niet voldaan; waar
komt deze ontevredenheid vandaan?

Het is altijd het vitale wezen dat protesteert en klaagt. Het psychische wezen
werkt met volharding en hartstocht om de verbintenis tot een voldongen feit te
maken, maar het klaagt nooit en weet hoe het moet wachten op het uur van
realisaties dat komt.

Het is het vitale dat vraagt en vraagt en nooit tevreden is... De psyche, de
ware diepe gevoelens, zijn altijd tevreden en vragen nooit om iets. De psyche
voelt mijn constante aanwezigheid, is zich bewust van mijn liefde en zorg, en
is altijd vredig, gelukkig en tevreden.

Er is een vreugde in het zoeken, een vreugde in het wachten, een vreugde in
het streven, minstens zo groot als in het bezitten.

140



Inderdaad, niets brengt meer geluk dan een zuivere en onbaatzuchtige liefde.
*

De ware goddelijke liefde staat boven alle ruzies. Het is de ervaring van

volmaakte eenheid in een onveranderlijke vreugde en vrede.

*

Radha is het symbool van liefdevolle toewijding aan het Goddelijke.
*

Bewaar altijd je evenwicht en een kalme sereniteit; alleen zo kan men de
ware Eenheid bereiken.

Het is in je ziel dat de kalmte gevonden kan worden en het is door besmetting
dat het zich door je wezen verspreidt. Het is niet stabiel omdat de
soevereiniteit van je ziel nog niet definitief gevestigd is over het hele wezen.

*
Ik zie er niets verkeerds in om niet sentimenteel te zijn; niets is verder
verwijderd van ware liefde, de goddelijke liefde, dan sentimentaliteit.

*

Alles zal goedkomen, Moeder, maar waarom wordt mijn hart steeds
droger en harder?

Weet je wel zeker dat het zo droog en hard is? Noem je "droog en hard" niet
een afwezigheid van sentimentaliteit, dat wil zeggen, van een zwakke en
oppervlakkige emotionaliteit?

Ware liefde is iets heel dieps en heel kalms in haar intensiteit; het kan
zich heel goed niet manifesteren door uiterlijke uitbundigheid.

*

Liefhebben is niet bezitten, maar jezelf geven.

*

Ik ervaar geen gewelddadige en oncontroleerbare liefde voor wie dan
ook; niemand ftrekt me aan. En daarom vertelde ik U dat ik alle
menselijke gevoelens aan het verliezen was.

141



Dit kan nauwelijks een verlies genoemd worden; ik beschouw het als een
onschatbare winst.

Een liefde die voldoende sterk is, kan iemand tot slaaf van de geliefde
maken.

Je spreekt hier over vitale liefde, maar zeker niet over psychische liefde, en
nog minder over de Goddelijke Liefde.

De persoon van wie ik hou, hoort bij mij.

Dit is een zeer lelijke liefde, nogal egoistisch.

*

De Ashram is geen plek om verliefd te zijn op wie dan ook. Als je in zo'n
domheid wilt vervallen, kun je dat elders doen, niet hier.

*

Het is niet deze of gene persoon die je aantrekt... het is het eeuwige
vrouwelijke in de lagere natuur dat de eeuwige mannelijke lijn in de lagere
natuur aantrekt en een illusie in het denkvermogen creéert; Het is het grote,
duistere en halfbewuste spel van de krachten van de onverlichte natuur. En
zodra men erin slaagt te ontsnappen aan de blinde en gewelddadige
wervelwind, ontdekt men al snel dat alle verlangens en alle
aantrekkingskracht verdwijnen; alleen het vurige verlangen naar het
Goddelijke blijft over.

Mijn geliefde Moeder, de hele dag dacht ik aan niets anders dan die
rode roos, die staat voor "Menselijke passies veranderd in liefde voor
het Goddelijke". Ik wil precies weten wat de menselijke passies zijn.

Met "passie" bedoelen we alle heftige verlangens die bezithemen van een
man en uiteindelijk zijn leven beheersen - de dronkaard heeft de passie voor
drank, de losbandige de passie voor vrouwen, de gokker de passie voor
dobbelstenen, enz. Als een mens een heftige en oncontroleerbare liefde voor
een ander voelt, wordt dit een passie genoemd, en daarover hebben we het;
het is deze hartstochtelijke liefde die mensen voor elkaar voelen die moet
worden veranderd in liefde voor het Goddelijke.

*

142



Gewaarwordingen behoren tot het vitale domein en tot dat deel ervan dat
wordt uitgedrukt via de zenuwen van het lichaam. Het zijn gevoelens en
emoties die kenmerkend zijn voor het hart. Het is altijd beter om niet in de
sensaties te leven, maar ze te beschouwen als iets buiten onszelf, zoals de
kleren die we dragen.

\Y

Wees moedig en denk niet te veel aan jezelf. Juist omdat je je kleine ego tot
het middelpunt van je preoccupatie maakt, ben je verdrietig en ontevreden.
Jezelf vergeten is de beste remedie tegen alle kwalen.

*

Het is zeker altijd beter om niet te druk met jezelf te zijn.

*

Een overdreven afkeuring is niet beter dan een overdreven lof. Ware
nederigheid ligt in het niet oordelen over jezelf en het Goddelijke onze
werkelijke waarde laten bepalen.

Misschien was mijn ijdelheid beter dan deze nederigheid die me zo
terneerdrukt.

Je moet het ene net zo zorgvuldig vermijden als het andere.

*

Mijn meest geliefde Moeder, een introspectie heeft mij veel dingen
onthuld. Er is een jaloezie in mij die me verblindt; een ander deel in mij
is erg ijdel, het geeft me het idee dat ik mijn doel al bereikt heb.

Je hebt zojuist een zeer correcte beschrijving gegeven, maar die wordt pas
nuttig vanaf het moment dat je besluit dat het niet langer zo zal zijn en dat je
ernaar zult streven je twee grote vijanden te overwinnen: jaloezie en ijdelheid.
Hoe verder we vorderen op de weg, hoe bescheidener we worden en hoe
meer we ontdekken dat we niets gedaan hebben in vergelijking met wat er
nog gedaan moet worden.

Wanneer je je als een blinde voelt, begin je klaar te zijn voor de verlichting.

Vroeger herhaalde ik tegen mezelf: "lk ben een van de grootste
sadhaks." Nu zeg ik tegen mezelf: "Ik ben niemand.”

143



Het beste is om jezelf niet groot of klein, heel belangrijk of heel onbeduidend
te vinden; want we zijn niets op onszelf. We moeten alleen willen zijn wat de
goddelijke Wil van ons wil.

Al mijn goede bedoelingen, sinds mijn kindertijd, zijn waardeloos
geweest. Mijn natuur is precies zoals die was toen ik een kind was. Ik
kan nauwelijks hopen dat die getransformeerd zal worden; en is het
tenslotte de moeite waard om te proberen haar te transformeren? Het
is beter om deze persoonlijke natuur niet als de mijne te beschouwen;
me er niet mee identificeren is het beste middel dat ik kan vinden tegen
de lagere en onbewuste natuur.

Niets van dit alles is de juiste houding. Zolang je heen en weer slingert tussen
jezelf willen transformeren en jezelf niet willen transformeren — je inspannen
om vooruit te komen en door vermoeidheid onverschillig worden voor alle
inspanning — zal de ware houding er niet zijn. Al je observaties zouden je tot
éeén zekerheid moeten leiden: dat je op jezelf niets bent en niets kunt doen.
Alleen het Goddelijke is het leven van ons leven, het bewustzijn van ons
bewustzijn, de Kracht en het Vermogen in ons. Aan Hem moeten we ons
toevertrouwen, ons zonder voorbehoud geven, en het is Hij die van ons zal
maken wat Hij wil in Zijn oneindige wijsheid.

VI

Mijn lieve, geliefde Moeder, ik las in de Gesprekken: "Alleen
concentratie zal je naar dit doel leiden.” Moet men de tijd van meditatie
verlengen?

Concentratie betekent niet meditatie; integendeel, concentratie is een staat
waarin men zich continu moet bevinden, ongeacht de uiterlijke activiteit. Met
concentratie bedoel ik dat alle energie, alle wil, moet al het streven uitsluitend
gericht zijn op het Goddelijke en Zijn integrale realisatie in ons bewustzijn.

*

Het is belangrijker om constant een geconcentreerde en geconcentreerde
houding te behouden dan vaste uren van meditatie.

*

Het zou beter zijn geweest om in mijn stoel te zitten en te denken aan
het maanlicht dat op het water speelde.

Of, nog beter, helemaal niet te denken, maar de Goddelijke Genade te
overpeinzen.

144



Als je je werk doet als een offer dat je in alle oprechtheid aan de
voeten van het Goddelijke legt, zal werk je evenveel goed doen als meditatie.

*

Misschien vergis ik me als ik denk dat ik mezelf sneller dicht bij u zal
vinden door mijn bestaan op te lossen dan door met veel mensen om
te gaan en veel werk te doen.

Ik heb zelf de ervaring gehad dat je volledig geconcentreerd en één met het
Goddelijke kunt zijn, zelfs terwijl je fysiek met je handen werkt; Maar dit
vereist natuurlijk wel wat oefening, en het allerbelangrijkste om te vermijden is
nutteloze praat. Het is niet werk, maar nutteloze praat die ons van het
Goddelijke verwijdert.

Alles hangt niet af van wat iemand doet, maar van de houding achter de
handeling.

Als men in alle oprechtheid alleen handelt om de Goddelijke Wil tot
uitdrukking te brengen, kunnen alle handelingen zonder uitzondering
onzelfzuchtig worden. Maar zolang men deze staat nog niet heeft bereikt, zijn
er handelingen die nuttiger zijn voor het contact met het Goddelijke.

*

Het yogaleven hangt niet af van wat men doet, maar van hoe men het doet; ik
bedoel dat het niet zozeer de handeling is die telt, als wel de houding, de
geest waarin men handelt. Weten hoe je jezelf volledig en zonder egoisme
kunt geven tijdens het afwassen of het serveren van een maaltijd, brengt je
veel dichter bij het Goddelijke dan doen wat mensen "grote dingen" noemen
in een geest van ijdelheid en trots.

Allereerst moet ik weten of dit werk een middel kan zijn om een beetje
dichter bij U te komen.

Het is niet het werk, welk werk dan ook, op zichzelf dat je dichter bij mij kan
brengen. Het is de geest waarin het wordt gedaan die belangrijk is.

*

Moeder, welk wezen ontvangt met vreugde enig werk van U? Welk
wezen houdt van Jou?

145



Het is dat deel van je wezen dat onder invioed staat van de psyche en
gehoorzaamt aan de goddelijke impuls.

*

Dien ik u zo goed als ik kan?

Jij dient mij zo goed als je kunt, maar je beste morgen moet beter zijn dan je
beste vandaag.

Zonder discipline is het onmogelijk om iets op het fysieke vlak te realiseren.
Als je hart niet bereid was zich te onderwerpen aan de strikte discipline van
regelmatig en constant kloppen, zou je niet op aarde kunnen leven.

De grote realisten zijn altijd de grote gedisciplineerde mannen geweest.

*

Het is niet zo dat er een tekort is aan mensen zonder werk in de Ashram;
maar degenen die geen werk hebben, zijn dat zeker omdat ze niet graag
werken; en voor die ziekte is het erg moeilijk om een remedie te vinden — het
heet luiheid ...

Het lichaam is van nature flegmatisch. Maar door voor jou te werken,
zal het ophouden "tamasisch" te zijn.

Ja, dat is precies wat er zal gebeuren.

Ik probeer altijd voorzichtiger te zijn, maar dingen verpesten in mijn
handen.

Ja, dat gebeurt vaak; maar je moet steeds meer vrede oproepen en die in de
cellen van het lichaam laten doordringen; dan kan de suggestie van
onhandigheid geen effect meer hebben.

*

Moeder, X heeft een porseleinen kom gebroken.
Gisteren verbaasde het je dat ze nog nooit iets gebroken had, — natuurlijk

heeft ze vandaag wel iets gebroken; zo werken mentale formaties. Daarom
moet je alleen zeggen wat je gerealiseerd wilt zien.

*

146



Je moet je onthouden van het denken aan iemand wanneer je niets goeds
over hem kunt denken.

VI
Ik moet uitzoeken hoe ik dit wezen aan U kan wijden.

Houd het vuur van aspiratie en zuivering dat ik daar heb ontstoken, altijd in je
brandend.

Zonder volharding bereik je nooit iets.

Dat iets moeilijk is, betekent niet dat je het moet opgeven; integendeel, hoe
moeilijker iets is, hoe groter de wil moet zijn om het met succes uit te voeren.

Van alle dingen is het het moeilijkst om het goddelijke bewustzijn in de
materiéle wereld te brengen. Moet de poging dan om die reden worden
opgegeven?

Onze weg is erg lang, en het is noodzakelijk om kalm vooruit te gaan, zonder
je bij elke stap af te vragen of je vooruitgaat.

*
Als je volhardt, zul je zeker slagen; wat mijn hulp betreft, kun je er zeker van
zijn dat die altijd bij je is, en dat je nooit tevergeefs een beroep doet.

*

Als je besluit het te doen, zal mijn kracht er zijn om je te ondersteunen.

*

Je zou je verkeerd moeten voelen als je je laat verstoren; niets wordt
willekeurig gedaan, en dingen worden pas werkelijkheid als ze de uitdrukking
Zijn van een innerlijke waarheid.

Ja, je denkvermogen raakt te opgewonden over dingen. Het vormt formaties
(het denkt krachtig: dit moet zo, dat moet anders, enz.) en onbewust klampt
het zich vast aan zijn eigen formaties, zodat het een schok krijgt wanneer ze
worden tegengesproken, en dat doet pijn. Het moet kalm worden en de
gewoonte ontwikkelen om stil te blijven.

*

147



Heb vertrouwen in de Goddelijke Genade en het uur van bevrijding zal
worden bespoedigd.

Het is absoluut onjuist dat iets menselijks een menselijk kwaad kan genezen.
Alleen het Goddelijke kan genezen. Alleen in Hem moet men hulp en
steun zoeken, alleen in Hem moet men al zijn hoop stellen.

*

Al mijn macht is met je om je te helpen; open jezelf met een kalm vertrouwen,
heb vertrouwen in de Goddelijke Genade, en je zult al je moeilijkheden
overwinnen.

Maak je geen zorgen, bewaar alleen altijd de wil om dingen goed te
doen.

Waarom zou je het idee accepteren dat je zwak bent? Dat is juist slecht.

*

Ja, het is in een kalm en geduldig vertrouwen dat de zekerheid van de
overwinning ligt.

Vertrouwen in het Goddelijke ontbreekt me niet, maar het is misschien
mijn ego dat onophoudelijk zegt dat ik niet kan bereiken wat het
Goddelijke van me wil.

Ja, en zodra het ego zich overgeeft en afstand doet, verdwijnt deze angst
en maakt plaats voor de kalme zekerheid dat niets onmogelijk is.

*

"Je zult al je moeilijkheden overwinnen" — ik herhaal dit; alleen mijn
hele wezen accepteert het niet.

Als je het met voldoende standvastigheid herhaalt, zal het weerbarstige deel
uiteindelijk overtuigd raken.

148



Ja, je hebt gelijk dat je hoop hebt; het is hoop die een gelukkige toekomst
bouwt.

Ik ben mijn verleden helemaal vergeten.

Ja, je moet je verleden vergeten.

Maar waarom zou je jezelf zo kwellen? Blijf kalm, laat je niet van de wijs
brengen, onthoud dat de omstandigheden van ons leven niet helemaal
normaal zijn, en blijf vertrouwen op de Goddelijke Kracht om alles te
organiseren en alles te doen via de menselijke instrumenten die openstaan
voor Zijn invloed.

Wees bij me, Moeder, zonder U ben ik zwak, heel zwak en angstig.

Men moet geen angst hebben, de overwinning is voor hem die zonder angst
is; ik ben altijd bij je om je te leiden en te beschermen.

*
Men moet geen angst hebben — angst is een slechte raadgever; het werkt

als een magneet en trekt aan wat we vrezen. Men moet daarentegen de
kalme zekerheid bewaren dat vroeg of laat alles goed zal komen.

*
Pessimistisch zijn heeft nooit enig nut gehad, behalve om de dingen die men
vreest naar zich toe te trekken. Men moet daarentegen alle pessimistische

gedachten verdrijven en zichzelf dwingen alleen te denken aan wat men wil
dat er gebeurt.

VI

Mijn aanbeden Moeder, de laatste brief van Sri Aurobindo heeft me
aan het denken gezet. Het meest duidelijke teken van de werking van
een tegengestelde kracht — dit wil ik leren zien in mijzelf en anderen.

1e teken: Men voelt zich ver verwijderd van Sri Aurobindo en mij.

2e: Men verliest het vertrouwen, begint te bekritiseren, is niet tevreden.
3e: Men komt in opstand en vervalt in onwaarheid.

*

149



Treur niet. Steeds weer moet dezelfde strijd meerdere keren gewonnen
worden, vooral wanneer deze tegen vijandige krachten wordt gevoerd.
Daarom moet men zich wapenen met geduld en vertrouwen houden in de
uiteindelijke overwinning.

Mijn geliefde Moeder, kunnen de tegenkrachten effectief ingrijpen
tegen de aardse evolutie zonder een mens als tussenpersoon te
gebruiken?

Het is niet onmogelijk, maar het is voor hen gemakkelijker om een menselijk
instrument te vinden.

Het is goed om zelfverzekerd te zijn en een levend en standvastig geloof te
hebben. Maar wat betreft de tegenkrachten is het goed om altijd waakzaam
en oprecht te zijn.

Moeder, welke houding moet ik aannemen ten opzichte van vrouwen?
Er is een deel in mij dat me aanzet om naar X te gaan. Dit
weerbarstige deel raadt me aan dit te doen en zegt me dat dit de beste
manier is om een aantrekkingskracht, of die nu klein of groot is, te
overwinnen.

Dit is kinderachtig; het is altijd dezelfde valkuil van de tegenkrachten; Als ze,
in plaats van hun advies op een slimme manier te verdraaien, zouden
spreken over de dingen zoals ze zijn, zou het ongeveer zo uitpakken: "Blijf
drinken om geen dronkaard meer te zijn" of beter: "Blijf doden om geen
moordenaar meer te zijn!"

Je moet nooit bang zijn, en als de tegenkrachten zich in je lagere natuur
proberen te nestelen, hoef je ze alleen maar te verdrijven en roep je mij te
hulp.

Moeder, vannacht had ik een nachtmerrie en was bijna bang.
Je mag nooit bang zijn. Zelfs in je slaap moet je in staat zijn me te herinneren

en me te hulp te roepen als er gevaar dreigt. Je zult zien dat de nachtmerries
zullen verdwijnen.

150



Het leek alsof er iemand in mijn kamer was die mijn bloed wilde zuigen;
ik wilde mijn linkerhand naar hem uitstrekken zodat hij dat kon doen.

Als je de tegenkrachten gaat voeden, zullen ze steeds meer eisen en nooit
tevreden zijn.

Y vertelde me dat hij heel vaak een instrument wordt van de
tegenkrachten.

Veel hiervan is zijn eigen verbeelding; als hij minder aan deze zogenaamde
vitale wezens dacht, zouden de meeste onmiddellijk oplossen.

*

Als ik onder alle omstandigheden vredig kan blijven, kan ik er zeker
van zijn dat de vijandige kracht ver van me verwijderd is.

Ja, op voorwaarde dat de "vrede" niet die van een verharding is, maar van
een bewuste kracht.

Moeder, ik begrijp niet helemaal wat een vrede van "verharding"
betekent.

Ik heb het over de vrede die ervaren wordt door hen die volkomen ongevoelig
en onverschillig zijn voor de tegenslagen van de wereld en het lijden van
anderen, van hen die hun hart in steen hebben veranderd en niet in staat zijn
tot mededogen.

IX

Als ik me volledig van deze buitenwereld kon losmaken, als ik
helemaal alleen kon zijn, zou ik deze depressie overwinnen die ik niet
van me af kan schudden.

Dit klopt helemaal niet; de ervaring van alle kluizenaars, alle asceten, bewijst
onomstotelijk het tegendeel. De moeilijkheid komt uit jezelf, uit je eigen natuur,
en je neemt hem overal mee naartoe, waar je ook gaat, in welke
omstandigheden je je ook bevindt. Er is maar één manier om eruit te komen:
de moeilijkheid overwinnen, je lagere natuur overwinnen. En is dit hier niet
gemakkelijker, met een concrete en tastbare hulp, dan helemaal alleen,
zonder iemand die licht werpt op het pad en de onzekere voetstappen leidt?

*

151



Mijn lieve Mamma, ik wil een zuiver leven leiden en ik zal alles doen
wat ik kan om vooruitgang te boeken naar het goddelijke leven.

Dit hangt niet zozeer af van uiterlijke omstandigheden, maar vooral van de
innerlijke staat.
Een zuiver wezen is altijd zuiver, onder alle omstandigheden.

*

U zult toegeven dat je niet met anderen kunt leven zonder meer of
minder door hen beinvioed te worden.

Nee, dat klopt niet! Het geldt voor het gewone leven, maar niet voor een yogi.

*

Lieve Moeder, als mijn gezelschap niet goed is voor anderen, zou ik
me dan niet van iedereen moeten distantiéren?

Het zou veel beter zijn om afstand te nemen van de neiging om in je gewone
bewustzijn te vervallen.

Wat zal het resultaat zijn als ik mediteer over de gedachte dat er geen
verschil is tussen iets, wat dan ook, en mij, want het Goddelijke is
evenzeer aanwezig in dat iets als in mij?

Waarschijnlijk een rampzalig resultaat; dat wil zeggen, een passieve
openstelling voor allerlei invioeden, waarvan de meeste nauwelijks
prijzenswaardig zijn.

Een yogi zou alle vuil met een volmaakte gelijkheid moeten accepteren
en verteren.

Waarom? Ik zie niet in dat dit nodig is. De inspanning die nodig zou zijn om
immuun te worden voor de effecten van vuil, kan elders veel nuttiger worden
besteed.

Liefste Moeder, je maakt me heel gelukkig en ik zou iedereen net zo
gelukkig willen zien als ik.

Natuurlijk getuigt dit van heel goede gevoelens. Maar aan deze gevoelens

moet een zekere mate van kennis worden toegevoegd. Want vrede en
vreugde overbrengen aan anderen is niet zo eenvoudig, en als men geen

152



onwrikbare vrede en vreugde in zichzelf heeft, is er een groot risico dat men
verliest wat men heeft in plaats van het door te geven aan anderen.

*

Mijn hart is vol mededogen voor anderen en ik ben niet ongevoelig
voor hun lijden, maar wat heb je aan dit gevoel als ik ze niet te hulp
kan schieten in hun lijden?

Je kunt anderen niet helpen hun verdriet en lijden te overwinnen, tenzij je dit
alles in jezelf hebt overwonnen en meester bent over je gevoelens en reacties.

*

Je moet werken aan het zuiveren van je eigen hart, in plaats van je tijd te
verdoen met oordelen over wat anderen wel of niet doen.

*

Ja, je moet oppervlakkige en ongefundeerde oordelen wantrouwen.

*

Juist wanneer je onschuldig bent, zou je onverschilig moeten zijn voor
mishandeling, omdat je jezelf niets te verwijten hebt en de goedkeuring van je
geweten je troost biedt.

Het zou veel beter voor je zijn je niet bezig te houden met wat anderen
zeggen.

Wie moed heeft, moet er toch ook moed voor hebben, voor wie er geen heeft.

*

Ik werd bijna boos, maar met moeite kon ik mezelf onder controle
houden.

Het is heel goed om je woede te beheersen. Al was het maar om te leren,
deze contacten met anderen zijn nuttig.

*

Ik ken niets dwazers dan deze ruzies waarin iedereen ongelijk heeft. En is er
iets belachelijker dan verstoorde amours-propres?

153



Door te zwijgen loop je nooit het risico iets verkeerds te doen, terwijl je negen
van de tien keer de kans hebt om iets doms te zeggen wanneer je spreekt.

*
Het is nooit goed om te liegen, maar de gevolgen kunnen niet anders dan

desastreus zijn, want onwaarheid is het symbool bij uitstek van datgene wat
het goddelijke werk van de Waarheid wil tegenwerken.

X

Gezondheid is de uiterlijke uitdrukking van een diepe harmonie, je moet er
trots op zijn en het niet verachten.

Waarom zou je je altijd voorstellen dat je ziek bent of ziek gaat worden en je
daardoor openstellen voor allerlei slechte suggesties? Er is geen reden om
ziek te zijn en ik zie niet in waarom jij dat zou moeten zijn.

*

Liefste Moeder, ik ben verkouden. Moet ik mijn bad nemen zoals
gewoonlijk?

Doe wat je wilt, dit is niet zo belangrijk; maar wat belangrijk is, is het loslaten
van angst. Het is angst die iemand ziek maakt, en het is angst die genezing
zo moeilijk maakt. Alle angst moet worden overwonnen en vervangen door
een volledig vertrouwen in de goddelijke Genade.

*

Al enkele dagen heb ik pijn in mijn nek; ik ben de remedies die onze
apotheek me geeft beu.
Ik vertrouw alleen op Uw Wil om me van deze ziekte te verlossen.

Men moet een onwankelbaar geloof hebben om zonder medicijnen te kunnen.

*

Men mag nooit de hoop of het geloof verliezen — er is niets ongeneeslijks, en
er kan geen grens worden gesteld aan de kracht van het Goddelijke.

*

154



Men moet de innerlijke vrede vinden en die voortdurend behouden. In de
kracht die deze vrede met zich meebrengt, zullen al deze kleine ellende
verdwijnen.

Moeder, de inherente neiging van het materiéle lichaam is om op te
lossen, en de geest helpt daarbij; Hoe kunt U de natuurlijke neiging van
mijn lichaam tot desintegratie stoppen?

Het moet zich bewust worden van de onsterfelijkheid van de elementen
waaruit het bestaat (wat een wetenschappelijk erkend feit is), en vervolgens
moet het zich onderwerpen aan de invioed en de wil van het psychische
wezen, dat van nature onsterfelijk is.

Geliefde Moeder, geeft U toe dat het mogelijk is om zonder voedsel te
leven?

Om voedsel niet langer nodig te hebben, zou het lichaam volledig
getransformeerd moeten zijn en niet langer onderworpen aan de wetten die
het momenteel beheersen.

Ik zie niet in waarom mensen zich schuldig zouden moeten voelen omdat ze
honger hebben. Als er voedsel wordt bereid, is het om te eten.

*

Mijn meest geliefde Moeder, ik denk dat het beter zou zijn om een
dergelijk feest te vermijden.

Dit schept kennelijk een sfeer waarin voedsel de boventoon voert; dit is niet
erg bevorderlijk voor het spirituele leven.

Xl

Het vitale is tegelijk de plaats van verlangens en energieén, impulsen en
hartstochten, van lafheid, maar ook van heldendom — het in toom houden
ervan is dit alles richten op de goddeliike Wil en het aan deze Wil
onderwerpen.

Het vitale wezen zoekt alleen macht — materieel bezit en aardse
macht.

155



Ook dit is onjuist. Het hogere deel van het vitale wezen, net als het hogere
deel van het mentale wezen, verlangt naar het Goddelijke en lijdt wanneer het
ver van Hem verwijderd is.

Dit verlangen om in een intellectuele sfeer te leven — laat dat niet zien
dat mijn geest het vitale kan beheersen?

Nee, het laat alleen maar zien dat het denkvermogen in jouw bewustzijn een
grotere plaats inneemt dan het vitale. Wat ik de dominantie van de geest over
het vitale noem, is wanneer deze laatste geen initiatief neemt, geen impuls
accepteert die niet eerst door de geest is goedgekeurd, wanneer er geen
verlangen, geen passie ontstaat tenzij het denkvermogen het goed vindt; en
als een impuls van verlangen, passie of geweld van buitenaf komt, is het
voldoende dat de geest ingrijpt om het onmiddellijk te beheersen.

*

Lieve moeder, de vitale verlangens zullen verdwijnen naarmate mijn
lichaam geleidelijk zwakker wordt, nietwaar?

Zeker niet; integendeel, om de verlangens van het vitale te kunnen
overwinnen, moet je een uitstekend fysiek evenwicht en een goede
gezondheid hebben.

In de vitale wereld zijn aantrekking en afstoting de goede en slechte kanten
van hetzelfde en wijzen ze altijd op gehechtheid. Men moet zijn gedachten
voortdurend van het object afwenden.

Moet men altijid een omstandigheid vermijden die ongewenste
impulsen in de hand werkt? Of zou men de omstandigheid eerder
moeten accepteren en proberen de baas ervan te zijn?

Het is altijd beter om de verleiding te vermijden.

*

Men hoeft alleen maar te volharden met een kalm vertrouwen en het vitale zal
ophouden te staken.

Depressie is altijd onredelijk en leidt nergens toe. Het is de meest subtiele
vijand van yoga.

156



Xl

In uw Gesprekken heeft u gezegd dat het intellect als een bemiddelaar
is tussen de ware kennis en de realisatie ervan hier beneden. Volgt
hieruit niet dat intellectuele cultuur onmisbaar is om boven het verstand
uit te stiigen om daar de ware kennis te vinden?

Intellectuele cultuur is onmisbaar voor het voorbereiden van een goed
mentaal instrument, groot, soepel en rijk, maar de werking ervan stopt daar.

Door boven het verstand uit te stijgen, is het vaker een belemmering
dan een hulp, want over het algemeen vindt een verfijnde en ontwikkelde
geest zijn bevrediging in zichzelf en probeert hij zichzelf zelden tot zwijgen te
brengen om overtroffen te worden.

Het is een voorbijgaande impuls die mij zo sterk aanzet tot studeren.

Zolang u uzelf moet vormen, uw hersenen moet opbouwen, zul je deze sterke
drang tot studeren voelen; Maar als de hersenen eenmaal goed gevormd zijn,
zal de smaak voor studeren geleidelijk verdwijnen.

*

Mijn geliefde moeder, ik wil een systematische cursus metafysica en ethiek
volgen. Ik denk er ook over om Het Goddelijke Leven te lezen.

Als je metafysica en ethiek leest, moet je dat doen als mentale gymnastiek
om je hersenen een beetje te trainen, maar verlies nooit uit het oog dat dit
geen bron van kennis is en dat je op deze manier niet dicht bij kennis kunt
komen. Dit geldt natuurlijk niet voor Het Goddelijke Leven...

*

In stilte ligt de bron van de hoogste inspiraties.

*

Identificatie met het Goddelijke is ons doel; ik zie niet in waarom ik dit
of dat probeer te weten.

Het is niet het werk dat belangrijk is, maar de geest waarin je het doet. Het is

moeilijk om je geest volkomen rustig te houden; het is beter om je te
verdiepen in studie dan in dwaze ideeén of ongezonde dromen.

*

Ik wil zien wat er met me gebeurt als ik helemaal stop met lezen.

157



Het is moeilijk om je denkvermogen altijd op hetzelfde gericht te houden, en
als je het niet genoeg werk geeft om zich mee bezig te houden, begint het
rusteloos te worden. Dus ik denk dat het beter is om je boeken zorgvuldig te
kiezen dan er helemaal mee te stoppen.

*

Ik lees een boek over auto's, maar ik lees het haastig; ik sla de
beschrijvingen van ingewikkelde mechanismen over.

Als je iets niet grondig, gewetensvol en tot in detail wilt leren, kun je het beter
helemaal niet oppakken. Het is een grote vergissing om te denken dat een
beetje oppervlakkige en onvolledige kennis van dingen van enig nut zijn; het
is nergens goed voor, behalve om mensen verwaand te maken, want ze
denken dat ze weten, terwijl ze in feite niets weten.

*

Het is erg moeilijk om spelletjes te kiezen die nuttig en heilzaam zijn voor een
kind. Het vraagt veel overweging en reflectie, en alles wat men onnadenkend
doet, kan ongelukkige gevolgen hebben.

*

Ik lees Moliere; zijn geschriften zijn lichtvoetig.

Niet zozeer als ze lijken. Er zit een diepe en zeer wijze observatie in de
komedies van Moliére.

Ik heb net Salambé uit;? Ik heb er geen ideaal personage in gevonden.

Het is geen boek met ideeén; het is alleen vanwege de schoonheid van de
vorm en stijl dat het opmerkelijk is.

Wanneer men een vies boek leest, een obscene roman, geniet het
vitale er dan niet van via het denkvermogen?

In het denkvermogen zijn er ook perversies. Het is een nogal armzalig en
ongeraffineerd leven dat van zulke dingen kan genieten!

XMl

32 Een roman van Gustave Flaubert.

158



De leerlingen praten zo veel in de klas dat ik ze vaak moet uitschelden.

Kinderen worden niet met strengheid, maar met zelfbeheersing gecontroleerd.
*

Ik moet je vertellen dat als een leraar gerespecteerd wil worden, hij

respectabel moet zijn. X is niet de enige die zegt dat je geweld gebruikt om

jezelf te laten gehoorzamen; niets is minder respectabel. Je moet eerst jezelf
beheersen en nooit brute kracht gebruiken om je wil op te leggen.

*

Ik heb altijd gedacht dat iets in het karakter van de leraar verantwoordelijk
was voor de ongedisciplineerdheid van zijn leerlingen.
*

Ik hoop dat je me precieze instructies geeft die me zullen helpen de
orde in mijn lessen te bewaren.

Het belangrijkste is om jezelf te beheersen en nooit je drift te verliezen. Als je
jezelf niet beheerst, hoe kun je dan verwachten anderen te beheersen, vooral
kinderen, die het meteen voelen als iemand zichzelf niet beheerst?

*

De leerlingen kunnen hun lessen niet leren, zelfs niet als ze hun
boeken hebben.

Je moet veel geduld hebben met jonge kinderen en hetzelfde meerdere keren

herhalen, en het op verschillende manieren uitleggen. Het komt pas
geleidelijk in hun gedachten.

159



Serie Zeven

160



161



Serie Zeven

Brieven aan een Sadhak

Aan de sadhak die tandarts was in de Sri Aurobindo Ashram gedurende de
Jaren 30 en vervolgens van 1938 tot 1950 diende als een van Sri Aurobindo's
persoonlijke begeleiders.3’

Over overgave praten is gemakkelijk, heel gemakkelijk zelfs. Over
overgave denken in al zijjn complexiteit is niet zo gemakkelijk, het is
helemaal niet zo gemakkelijk. Maar om zelfs maar het begin te
bereiken van een oprechte overgave van jezelf — o, wat is dat moeilijk,
Moeder!

Er is veel mis met mij dat weet ik. Maar er moet iets
fundamenteel mis zijn. Wat is het, Moeder?

Niets bijzonders voor jou. Het is dezelfde moeilijkheid die alle mensen hebben:

de trots en blindheid van het fysieke denkvermogen.
8juli 1935

Er is een oud Hindoeistisch geloof dat men niet met het hoofd naar het
Noorden mag liggen of slapen. Heeft dat een echte betekenis, Moeder?

Er is veel over dit onderwerp gezegd, maar voor zover mijn eigen ervaring

reikt, hecht ik niet veel waarde aan die overtuiging.
24 maart 1936

Een gebed:
"O Heer, ontwaak mijn hele wezen, zodat het voor U het benodigde

instrument, de volmaakte dienaar, mag zijn."
27 maart 1936

Heeft X met u gesproken over een invloed van Saturnus die hij in mijn
horoscoop heeft aangetroffen? |k vergat u ernaar te vragen op mijn
verjaardag.

Ja, hij heeft erover gesproken. Maar je moet weten dat yoga ons bevrijdt van
de onderwerping aan de horoscoop; de horoscoop drukt de positie uit die men

33 Deze correspondentie is volledig in het Engels geschreven.

162



inneemt ten opzichte van de materiéle wereld, maar door de sadhana worden
we bevrijd van de slavernij aan die wereld.
14 september 1936

Ik weet dat het werk dat ik tegenwoordig krijg vaak heel gering is. Maar
ik dien er verslag over in, omdat u ooit de wens hebt uitgesproken dat
ik dat zou doen.

Ja, ik ontvang het boek graag van je. Het helpt om het materiéle contact te
behouden.
5 december 1936

Ik word moe van het nemen en nemen, en niets teruggeven. Het is
bijna onfatsoenlijk. Maar ik weet dan ook niet wat ik kan doen, behalve
tot u bidden om mij van mezelf te verlossen.

Van je moeder kun je altijld nemen, dat is heel natuurlijk, vooral wanneer
dingen je van harte gegeven worden — en ben ik niet je moeder die van je
houdt?...

3 januari 1937

Wil je tegen je nicht zeggen dat ik maar €én uitweg ken uit alle problemen en
moeilijkheden; volledige zelfgave en toewijding aan het Goddelijke.
13 november 1937

Wat een brief hebt u aan Y geschreven, Moeder! U zult ooit mijn hoofd
omdraaien, als het dat al niet is! Maar, ik weet het, het is alleen om
haar vertrouwen te geven.

Nee, ik meen altijd wat ik zeg.
Liefs en zegeningen voor mijn lieve kind.
4 mei 1938

Eeuwige Moeder,

Ik ben diep in mijn bewustzijn gezonken en u lijkt verder weg
dan ooit. U bent de Oneindige Moeder van al uw schepping en velen
Zijn uw kinderen. Maar Uw Genade is onze enige toevilucht en tot wie
zullen we ons anders dan tot u wenden voor onze bescherming? Maar

163



moge Uw Genade nu in een meer openlijke vorm ingrijpen, zodat mijn
aardse ogen iets van haar werking kunnen zien en begrijpen, ondanks
de doffe en zware sluier die er dik op ligt. En moge Uw Genade de
lotus van mijn hart volledig openen, zodat ik gezegend mag worden
met een visioen van Uw zielsbetoverende Aanwezigheid in de volle
glorie van haar betoverende schoonheid, goedheid en zoetheid, zodat
al mijn onzuiverheden worden weggewassen en rusteloosheid van de
geest en stormachtige opwellingen van hartstochten tot rust komen.
Ik beveel mijn ziel aan Uw hoede toe.

Toch voel ik je veel dichter bij me en zie ik in je een opening die er nooit
eerder was. Het lijkt me dat je spoedig achter de schijnbare droogte van het
oppervlak, de altijd brandende vlam van een bewuste Liefde zal ontdekken .
Zegeningen.
4 juli 1938

Z heeft me verteld dat je klachten tegen me hebt ontvangen omdat ik
de gevoelens van mensen heb gekwetst.

Ik weet dat het alleen de zwakken zijn die klagen. De sterken doen dat nooit,
omdat ze niet gekwetst kunnen worden. Daarom hecht ik nooit veel waarde
aan klachten.
Liefde en zegeningen voor mijn lieve kind.
9 oktober 1938

(In  zijn notitieboekje tekende de sadhak een eenvoudige
potloodschetsvan een uitgestrekte voet die een lotus aanraakt.) Neem
me niet kwalijk dat ik het boek heb verpest met deze zeer grove
offerande.

Niets te verontschuldigen, alles is in de geest van de offerande....
Liefde en zegeningen voor mijn lieve kind.
14 oktober 1938

Heeft de psychische vlam enige overeenkomst met de Vedische Agni?
Ze lijken min of meer dezelfde leidende kwaliteiten te hebben.

Ja, dit zijn twee namen voor hetzelfde.

Liefs en zegen voor mijn lieve kind.
20 oktober 1938

164



Leid mij naar uw eigen thuis in Waarheid, Moeder. Ik bied u mijn wil
van toenemende onderwerping en toenemende aanbidding aan.

De weg is geopend, mijn lieve kind, en ik wacht op je met mijn armen wijd om
je te ontvangen en liefdevol te omarmen — met mijn liefde en zegeningen.
22 oktober 1938

Leven van mijn leven, ik wil ook naar u toe komen; want alleen in uw
armen zal ik vrede en vreugde vinden en Ananda en de ware waarheid
en vervulling van mijn leven en bestaan. Maar toch, O mijn Stralend
Licht, is de weg mij niet duidelijk. En hoe zal ik ooit in staat zijn om uw
duizelingwekkende hoogten te beklimmen, met de zware ketenen van
een sterfelijke natuur die aan mijn voeten trekken?

Laat mij u in mijn armen dragen en het klimmen zal gemakkelijk worden.
Liefde en zegeningen voor mijn lieve kind.
25 oktober 1938

Hoe zal ik u ooit terugbetalen voor uw voortreffelijke daad van Liefde,
Moeder? Hoe wist je dat het de diepste wens van mijn hart was? Je
bent heel, heel schattig en heel, heel lief voor je kleine kind dat van je
houdt en gelukkig is.

Mijn allerliefste kind, leef in mijn liefde, voel die, wees ermee vervuld en wees
gelukkig — niets kan me meer behagen dan dat.
Met de meeste genegenheid.
28 oktober 1938

Ik ben in de eerste en laatste plaats uw kind en dit werk heeft geen
andere waarde voor mij dan dat ik erdoor uw wil kan dienen, behalve
dat ik erdoor kan uitgroeien tot een beter en trouwer kind voor u, o mijn
geliefde Moeder.

Ja, je bent mijn kind en het is waar dat het van alle dingen het
allerbelangrijkste is... Lief kind, ik ben altijd bij je en mijn liefde en zegeningen

verlaten u nooit.
31 oktober 1938

Op mijn laatste verjaardag waren uw afscheidswoorden aan mij: "Houd
vast aan uw geloof." |k vraag me nog steeds af wat u precies bedoelde,
lieve Moeder. Naar wat voor soort geloof wilt u dat ik streef?

165



Geloof in de Genade van God en de kracht ervan om je te transformeren.
Liefde en zegeningen voor mijn lieve kind.
4 november 1938

Lieve, lieve, lieve Moeder,

Elke dag wordt u steeds beminnelijker en steeds aanbiddelijker voor
mij. Door welk goddelijk Mysterie spreekt U deze zoete betovering over
ons uit?

Het enige mysterie, de enige betovering is mijn liefde — mijn liefde die zich
over mijn kinderen uitspreidt en de Goddelijke Genade over hen afroept om te
helpen en te beschermen.

6 november 1938

U zendt mij de laatste tijd elke dag uw liefde en zegeningen, lieve
Moeder, en op zeldzame, gezegende momenten voel ik dat we altijd
omringd zijn door uw liefde. Maar wat een echt antwoord betreft, mijn
hart lijkt wel van steen; waarom zou het anders weigeren zich open te
stellen voor zo'n liefde?

Niets kan de standvastige werking van liefde weerstaan. Het smelt alle
weerstanden en overwint alle moeilijkheden...
Liefs en zegeningen voor mijn lieve kind.
9 november 1938

Ik weet dat je liefde en zegeningen altijd bij me zijn en soms wou ik dat
Je niet zo onveranderlijk vriendelijk en genadig voor me was geweest.
Want het maakt het nog moeilijker voor me om je te vertellen dat er
moeilijkheden in mijn aard zijn die het moeilijk voor me maken om jou
en je Yoga in de vereiste geest te accepteren. En zonder dit, wat is
discipelschap?

Het is niet als een Goeroe die ik liefheb en zegen, het is als de Moeder die
niets terugvraagt voor wat ze geeft.
9juli 1939

Matayji,

Het was heel lief van u om me te vertellen dat uw liefde de liefde
was van de Moeder die niets terugvraagt. Dat is prima voor u, want uw
leven is een zelf-vervuld leven. Maar ik moet nog alles bereiken, nog

166



moet ik mijn menselijk bestaan bevredigen. |k moet mijn ziel en mijn
Zelf nog kennen, de Goddelijke Godheid nog kennen en liefhebben en
Haar in mijn leven vervullen en de werelden nog kennen, als het Haar
Wil is dat ik dat doe. Maar bovenal moet ik de Darshan van de
Wereldmoeder, Adya Shakti Mahakali, hebben. Zijj zal weten wat het
beste voor mij is. Hoe kan ik dan zonder een Guru die mij naar Haar
Voeten zal leiden?

Ik zie niemand ter wereld die beter gekwalificeerd is dan Sri Aurobindo om je
naar de voeten van de Mahashakti te leiden.
Met mijn liefde en zegen.
16 juli 1939

Mijn lieve kind,

Je goede en vriendelijke brief heeft me gelukkig gemaakt.

Gisteravond zei ik in stilte tegen je: "Om te bereiken wat je verlangt, is
de weg Liefde en ook het doel Liefde" — is dat niet het beste antwoord op je
brief?...

Met mijn liefde en zegen.

17 juli 1939

Er zijn nu eenmaal slechte zonen, maar een slechte moeder nooit.

Maar wat een vreugde en liefde is het als zowel moeder als zoon goed zijn!
Mijn liefde en zegen voor mijn lieve (goede) kind.
27 juli 1939

Ik weet dat je het goed bedoelt, maar goed zijn, echt goed zijn, is
misschien alleen mogelijk voor hen die alle egoisme hebben
overstegen. Maar als mijn Moeder ervoor kiest om alleen het goede in
haar kind te zien, spreekt dat alleen over de goedheid van het
Moederhart.

Het hart van mijn kind is gevuld met liefde en licht van het Goddelijke; Laat ze
door je hele wezen schijnen en de wolken, als die er zijn, zullen snel
verdwijnen.
Liefde en zegeningen voor mijn lieve kind.
28 juli 1939

(De sadhak ontving een pot augurken van de Moeder.) Je overweldigt
me met uw liefde, lieve Moeder. |k weet dat ik geen greintie van de

167



vriendelijkheid verdien die u me betoont. Wat zal ik tegen u zeggen, u
wiens aard een overweldigende goddelijke liefde is? Uw liefde zelf is
een onbetaalbaar geschenk. Waarom dan deze andere geschenken?

Er schuilt een grote vreugde in geven; er schuilt een nog grotere vreugde in
het behagen van degenen van wie we houden... en wanneer je de augurken
eet, kun je me herinneren en denken: Moeder houdt van mij...
Liefde en zegeningen voor mijn lieve kind.
6 augustus 1939

Lieve, lieve, lieve Moeder,
Ik stuur je bergen en bergen liefde. In de lotus van mijn hart mag
ik uw lotusvoeten permanent installeren op een troon van liefde.

Mijn lieve, liefhebbende kind,
Je hart is een heel zoete plek dankzij jouw liefde — laat ik daar altijd
blijven, zodat ik je hele wezen kan vullen met licht, liefde en vreugde.

Mijn liefde en zegeningen.
8 augustus 1939

O Devi, o Moeder!

In de geheime krochten van mijn hartkamer ben ik me altijd
bewust geweest van een instinctief geloof dat u een Avatar bent van de
Goddelijke Moeder die ik aanbid, maar die ik alleen ken aan haar
lotusvoeten. Daarom zoeken mijn ogen Haar in uw lotusvoeten, en mijn
hart verlangt ernaar ze tegen zich aan te drukken, wetende dat ze haar
enige toevluchtsoord zijn.

Mijn lieve, lieve kind, laat het Licht van een bewuste zekerheid en de vreugde
van een eeuwige Aanwezigheid altijd bij je zijn — concreet — in de zoetheid

van goddelijke liefde.
10 augustus 1939

Wilt u mij alstublieft vertellen, lieve Moeder, of u van mij houdt oprecht
en oprecht, ondanks mijn gebrekkige menselijkheid, of is het allemaal
een experiment? |k schaam me om je zo'n vraag te stellen, maar ik
hoor het woord "experiment" zo vaak en op zo'n uiteenlopende
manieren gebruikt worden dat ik bang word en graag persoonlijk van je
zou willen horen of je niet gewoon met ons experimenteert? lk bid om
verontschuldigd te worden.

Mijn lieve kind,
Nou — het beste wat je kunt doen is niet luisteren naar wat mensen
zeggen; het zou je veel bewusteloosheid besparen. Vanmiddag, toen ik je

168



zwijgend aankeek, zei ik tegen je: "Wees trouw aan je liefde." Ik neem aan dat
dit een voldoende antwoord is en je verwacht niet dat ik mijn liefde
rechtvaardig tegenover de dwaze onwetendheid van dergelijke interpretaties.
Of je nu gelooft of twijfelt, mijn liefde en zegen zijn met je.

12 augustus 1939

Lieve moeder,

Ik verontschuldig mij nederig voor mijn vraag van gisteren en bid
om vergeving voor mijn domheid.

O! Hoe zou ik uw liefde in twijfel kunnen trekken, u die de ziel
van waarheid, liefde en goedheid bent?

Mijn lieve kind,
ik wist dat het een voorbijgaande stemming was en dat je er snel uit
zou komen — maar laat deze liefde en deze waarheid je schild zijn en je
beschermen tegen de indringing van welke valse macht dan ook.
Mijn liefde en zegen zullen u naar het doel leiden.
13 augustus 1939

Mijn allerliefste kind,
Als je je innerlijke geluk maar altijd kon behouden, zou dat me enorm
plezieren en je enorm helpen op je weg.
Mijn liefde en zegeningen voor jou, lief kind.
17 augustus 1939

Jouw liefde voor mij is mijn ware toevlucht en enige kracht.
Wat ik je aanbied, mijn Moeder, is een troebel mengsel
waarvoor ik me schaam, maar dat alleen jij kunt zuiveren.

Mijn allerliefste kind,

Wat de aard van het offer ook is, wanneer het met oprechtheid wordt
gedaan, bevat het altijd een vonk goddelijk licht dat kan uitgroeien tot een
volle zon en het hele wezen kan verlichten. Je kunt zeker zijn van mijn liefde,
je kunt zeker zijn van mijn hulp, en onze zegeningen zijn altijd bij je.

19 augustus 1939

Wat ben je ontzettend lief, lieve Mama! Is er iemand zoals jij op de hele
wereld? LIEFDE.

Liefde, liefde, liefde voor mijn allerliefste kind; alle vreugde, al het licht, alle
vrede van de goddelijke liefde en ook mijn liefdevolle zegeningen.

169



20 augustus 1939

Liefste Mama,

Ik heb de pot augurken teruggebracht, maar ik heb nog steeds
de augurken, en telkens als ik ze zie, denk ik aan u en zeg ik tegen
mezelf: "De Moeder houdt van mij." Op de top van een grote golf van
liefde kwam het geschenk naar me toe en ik voelde de aanwezigheid
van de oceaan die die golf projecteerde. Met die pot in de hand toen u
me riep, weet je aan wie ik dacht? Ik dacht aan Kali die voor me stond,
klaar om een gunst te verlenen! Sterker nog, ik riep haar aan en daar
stond u dan met de pot augurken en een oceaan van Liefde! Zo is uw
spel, lieve speelse Moeder!

Inderdaad, die dag had ik je me duidelijk horen roepen en ik wilde heel
concreet op je oproep antwoorden... Mijn liefde en zegeningen voor mijn zeer
lieve kind.

24 augustus 1939

U vroeg me vanmorgen wat er met me aan de hand was. Het is
hetzelfde liedje, maar toch verontrustend. Het is een burgeroorlog, een
conflict tussen twee verschillende tendensen en idealen, een
samentrekking van twee verschillende typen leiderschap, het Deva-
type en het heilige-type (niet in de westerse zin), een oorlog op alle
fronten, het mentale, het vitale en het fysieke. Maar ik ben me diep
bewust van uw vriendelijkheid, mijn Moeder, en ook dankbaar.

Er is geen tegenstrijdigheid die niet kan worden opgelost en geharmoniseerd
in een synthese als je hoog genoeg stijgt in het intuitieve denkvermogen en
die van jou is helemaal niet onherleidbaar. lk weet zeker dat je dit ooit zult
ontdekken.
Mijn liefde en zegen.
27 augustus 1939

Het leven van mijn leven! Mijn allerliefste Mama!

Aanvaard mijn liefde en vergeef me mijn fouten — zoals u al
zoveel jaren doet. |k verwacht dat deze stemmingen zullen komen en
gaan. Maar mag ik u stralende, glimlachende gezicht nooit uit het oog
verliezen door al deze voorbijtrekkende wolken!

Mijn allerliefste kind,

ik hoop echt dat je snel uit al je problemen zult zijn. Gewoon een goede
sprong naar het hogere bewustzijn waar alle problemen worden opgelost en

170



je zult van je moeilijikheden afkomen. lk heb nooit het gevoel dat ik
vergevingsgezind ben. Liefde vergeeft niet, ze begrijpt en geneest.
Mijn liefde en zegeningen altijd.
28 augustus 1939

Laat goddelijke liefde je doel zijn.
Laat pure liefde je weg zijn.
Wees altijd trouw aan je liefde en alle moeilijikheden zullen overwonnen
worden.
Liefs en zegeningen voor mijn lieve kind.
9 september 1939

Mijn lieve, liefhebbende Moeder,

In mijn verjaardags-boek schreef Sri Aurobindo: "Stijg op in het
hogere Bewustzijn, laat het licht ervan beheersen en transformeer de
natuur.” Een tijdje geleden schreef u me: "Eén goede sprong naar het
hogere bewustzijn, waar alle problemen worden opgelost en je van je
moeilijkheden afkomt.” Wat is dit hogere bewustzijn nu precies, en hoe
kan ik erin opstijgen of springen? En opnieuw heeft u gezegd: "Laat
goddelijke liefde je doel zijn. Laat zuivere liefde je weg zijn. Wees altijd
trouw aan je liefde en alle moeilijkheden zullen overwonnen worden." Is
dit hogere bewustzijn hetzelfde als een staat van zuivere liefde en, zo
Ja, hoe zou het zich verhouden tot een staat van hogere kennis?

Het hogere bewustzijn is een staat van zuivere liefde, maar ook een staat van
zuivere openheid voor goddelijke kennis. Er is geen tegenstelling tussen deze
twee verwante dingen; het is het denkvermogen die ze scheidt.

De beste manier om dit te bereiken is door alle mentale agitatie te
weigeren wanneer deze zich voordoet, evenals alle vitale verlangens en
onrust, en het denkvermogen en het hart zo onophoudelijk mogelijk gericht op
het Goddelijke. De liefde voor het Goddelijke is de sterkste kracht om dit te
doen.

Mijn liefde en zegen.

19 oktober 1939

Geliefde!

Waarom heeft de Moeder dit broze vaartuig als Haar
verblijfplaats gekozen? |k weet dat zolang Zij ervoor kiest om Haar
verblijfplaats hier te maken, ik, arme ik, vroeg of laat, zal moeten
aftreden ten gunste van Hare Keizerlijke Majesteit en tot die dag komt,
zal er geen rust zijn voor mijn arme Ik.

171



Mijn lieve kind,

Dus, het beste wat je kunt doen is onmiddellijk aftreden en rust, vrede
en vreugde krijgen. Wanneer je van een hardnekkige weerstand af moet,
moet je niet langer wachten dan wanneer je een slechte tand moet trekken.

Binnen, buiten en overal is de hulp van de Moeder... met haar liefde en
zegen.

28 oktober 1939

Lieve moeder,
Jouw liefde voor mijn arme ik is nog steeds mijn leidraad en ik
ben dankbaar.

Mijn lieve kind,
Mijn liefde wil je naar het doel leiden en dat zal zeker lukken.
Met mijn zegen.
29 maart 1940

Lieve Moeder,

Ik dank u hartelijk voor al uw vriendelijkheid, medeleven,
zorgzaamheid en liefde die ik niet verdien. En toch, hoewel ik een
persoonlijke band met u voel, die naar ik verwacht psychisch is, voel ik
nog steeds niet dat ik deze Yoga heel erg wil. Ik voel nog steeds niet
hetzelfde over dit ideaal als ik vroeger voelde voor het oude ideaal van
bevrijding. Het pad, het ideaal dat u vertegenwoordigt, uw waarden
laten me nog steeds koud. |k voel me hier nog steeds niet thuis. Ik
weet niet wat ik moet doen. En de tijd wacht op niemand. Neem me
niet kwalijk, maar ik ben het zat om voortdurend oorlog te moeten
voeren tegen mijn hele uiterlijjke wezen. En bovendien lijkt het nu te
laat om bij het begin te beginnen en mezelf te leren om een nieuw
ideaal te vragen, waarvan de verwezenlijking nog lang niet in zicht lijkt.

Dat wat het Goddelijke voor ieder van ons heeft bestemd - dat zal zijn.
Mijn liefde en zegen voor mijn lieve kind.
29 juni 1940

Uw antwoord op mijn brief van 22 juli, waarmee u mij zo vriendelijk
wilde geruststellen, stelde me niet gerust.>* Waarom is dat zo, Moeder?
Misschien keurt u mijn toon niet goed; misschien bent u ontevreden
over mijn handicap; mogelijk wordt u helemaal moe van me. Zo ja, dan

34 De sadhak vroeg of hij geld mocht aannemen dat hem door familieleden was toegestuurd. De Moeder
antwoordde: "Mijn lieve kind, je kunt zeker zijn van mijn liefde en zegeningen."

172



zou ik niet verbaasd zijn, ik zou het u niet kwalijk nemen. Want ik ben
zelf moe van het probleem dat ik genoemd word.

Als het geen verschil maakt voor uw liefde en vriendelijkheid,
zoals u mij verzekert, zou ik dit bedrag liever houden en deze afspraak
in stand houden. Maar als u het niet erg vindt, laat het me dan
alstublieft dus in woorden weten die ik kan begrijpen en ik zal het laten
vallen. Dus wees gerust, ik kan dit plan laten vallen als het je niet
bevalt.

Mijn lieve kind,

Het valt me helemaal niet tegen. Als ik niet heb gereageerd op wat je
er laatst over schreef, komt dat omdat ik er niet veel belang aan hechtte. Mijn
zin betekende simpelweg dat mijn liefde in staat is tot begrip en dat mijn
zegeningen niet afhankelijk zijn van zulke oppervlakkige bewegingen.

Ik kan er vandaag aan toevoegen dat ik het "probleem dat mij riep"
helemaal niet beu ben en dat ik ervan overtuigd blijf dat het succesvol zal
worden opgelost....

Met mijn liefde en zegen.

25 juli 1940

Mijn lieve kind,
Wanneer je spirituele hulp nodig hebt, ben ik er altijd om je die hulp te
geven, in welke vorm dan ook.
Met mijn liefde en zegen.
9 september 1941

Mijn lieve kind,

Laat dit jaar je de kracht geven om onder alle omstandigheden te
glimlachen. Want een glimlach werkt op moeilijikheden zoals de zon op de
wolken — hij verdrijft ze.

Met mijn liefde en zegen.

9 september 1942

Mijn lieve kind, hier is het programma voor dit jaar: Verenig je hele wezen
rond je hoogste bewustzijn en laat je geest niet willekeurig werken. Twijfel is
geen sport om je straffeloos aan over te geven: het is een gif dat druppel voor
druppel de ziel aantast.
Met mijn liefde en zegen.
9 september 1943

De Goddelijke Genade is daar — open je deur en verwelkom haar.

173



Met mijn liefde en zegen.
9 september 1944

174



Serie Acht

175



176



Serie Acht

Brieven aan een Jonge Begeleider

Aan een jonge begeleider van de afdeling Lichamelijke Opvoeding van de Sri
Aurobindo Ashram.

Lieve Moeder,
Wat is het verschil tussen de psychische verandering en de
spirituele verandering?

De psychische verandering is de verandering die je in contact brengt met het
immanente Goddelijke, het Goddelijke dat in het centrum van elk wezen staat
en waarvan het psychische wezen het omhulsel en de uitdrukking is. Door de
psychische verandering ga je van het individuele Goddelijke naar het
universele Goddelijke en uiteindelijk naar het Transcendente.
De spirituele verandering brengt je direct in contact met de
Allerhoogste.
9 september 1959

Lieve Moeder,
Hoe kan iemand zijn psychische persoonlijkheid laten groeien?

Het is door alle levenservaringen dat de psychische persoonlijkheid zich
vormt, groeit, zich ontwikkelt en uiteindelijk een compleet, bewust en vrij
wezen wordt.

Dit ontwikkelingsproces gaat onvermoeibaar door in talloze levens, en
als men zich er niet van bewust is, komt dat doordat men zich niet bewust is
van zijn psychische wezen — want dat is het onmisbare uitgangspunt. Door
verinnerlijking en concentratie moet men bewust contact maken met zijn
psychische wezen. Dit psychische wezen heeft altijd invloed op het uiterlijk
wezen, maar die invloed is bijna altijd occult, noch gezien, noch
waargenomen, noch gevoeld, behalve bij werkelijk uitzonderlijke
gelegenheden.

Om het contact te versterken en, indien mogelijk, de ontwikkeling van
de bewuste psychische persoonlijkheid te bevorderen, moet men zich, terwijl
men zich concentreert, ernaar streven het te kennen en te voelen, zich
openstellen voor de invloed ervan en er grote zorg voor dragen, elke keer dat
men er een aanwijzing van ontvangt, deze zeer nauwkeurig en oprecht te
volgen. Leven vanuit een groot verlangen, zorgen voor innerlijke rust en dat
altijld zo veel mogelijk blijven, een volmaakte oprechtheid cultiveren in alle
activiteiten van zijn wezen — dit zijn de essentiéle voorwaarden voor de groei
van het psychische wezen.

10 september 1959

177



Lieve Moeder,
Hoe kan men energie van buitenaf in zich opnemen?

Dat hangt af van het soort energie dat men wil absorberen, want elk gebied
van het wezen heeft een overeenkomstig soort energie. Als het fysieke
energie is, absorberen we die voornamelijk via de ademhaling, en alles wat
de ademhaling vergemakkelijkt en verbetert, verhoogt tegelijkertijd de
absorptie van fysieke energie.

Maar er zijn vele andere soorten energie, of liever gezegd vele andere
vormen van Energie, die één en universeel zijn.

En het is door de verschillende yogaoefeningen van ademhaling,
meditatie, japa en concentratie dat men in contact komt met deze
verschillende vormen van energie.

10 september 1959

Lieve Moeder,
Wat zijn deze andere vormen van Energie en hoe helpen ze ons
in onze sadhana?

Elk gebied van het wezen en elke activiteit heeft zijn eigen energieén. Wij We
kunnen ze over het algemeen classificeren in vitale energieén, mentale
energieén en spirituele energieén. De moderne wetenschap vertelt ons dat
materie uiteindelijk niets anders is dan gecondenseerde energie.
Omdat onze yoga integraal is, zijn al deze verschillende vormen of
soorten energie onmisbaar voor onze realisatie.
12 september 1959

Lieve Moeder,
Wat wordt bedoeld met "een subtiele fysieke verlenging van de
opperviakkige vorm van het mentale omhulsel"?

Het betekent dat de geest die men ziet en ten onrechte aanziet voor het
overleden wezen zelf, slechts een beeld ervan is, een afdruk (zoals een
fotografische afdruk) die in het subtiele fysieke is achtergelaten door de
oppervlakkige mentale vorm, een beeld dat onder bepaalde omstandigheden
zichtbaar kan worden. Deze beelden kunnen bewegen (zoals
bioscoopbeelden), maar ze hebben geen substantiéle realiteit. Het is de angst
of emotie van degenen die deze beelden zien die hen soms de schijn geeft
van een kracht of een handeling die ze zelf niet bezitten. Vandaar de
noodzaak om nooit bang te zijn en ze te herkennen voor wat ze zijn: een
bedrieglijke schijn.

14 september 1959

178



Lieve Moeder,

Hoe kan men het denkvermogen tot zwijgen brengen, rustig
blijven en tegelijkertijd een aspiratie, een intensiteit of een verruiming
hebben? Want zodra men aspireert, is het dan niet het denkvermogen
dat aspireert?

Nee; aspiratie, evenals verruiming en intensiteit, komt voort uit het hart, het
emotionele centrum, de poort van de psyche, of liever gezegd de deur die
naar de psyche leidt.

Het denkvermogen is van nature nieuwsgierig en geinteresseerd; hij
ziet, hij observeert, hij probeert te begrijpen en te verklaren; en met al deze
activiteit verstoort hij de ervaring en vermindert hij de intensiteit en kracht
ervan.

Aan de andere kant, hoe rustiger en stiller het denkvermogen is, hoe
meer aspiratie uit de diepten van het hart kan opstijgen in de volheid van zijn
vurigheid.

17 september 1959

Lieve Moeder,
Hoe kun je de wil van het ego elimineren?

Dit komt neer op de vraag hoe je het ego kunt elimineren. Alleen door yoga
kun je dat doen. Er zijn door de spirituele geschiedenis van de mensheid
heen vele yogamethoden geweest — die Sri Aurobindo voor ons heeft
beschreven en uitgelegd in De Synthese van Yoga.

Maar voordat je de wil van het ego elimineert, wat heel lang duurt, kun
je beginnen met het overgeven van de wil van het ego aan de Goddelijke Wil
bij elke gelegenheid en uiteindelijk op een constante manier. De eerste stap
hiervoor is te begrijpen dat het Goddelijke beter weet dan wij wat goed voor
ons is en wat we werkelijk nodig hebben, niet alleen voor onze spirituele
vooruitgang, maar ook voor ons materiéle welzijn, de gezondheid van ons
lichaam en het goed functioneren van alle activiteiten van ons wezen.

Natuurlijk is dit niet de mening van het ego, dat denkt dat het beter
weet dan wie dan ook wat het nodig heeft en voor zichzelf onafhankelijkheid
van oordeel en beslissing claimt. Maar het denkt en voelt zo omdat het
onwetend is, en geleidelijk moet men het ervan overtuigen dat zijn
waarneming en begrip te beperkt zijn om werkelijk te kunnen weten en dat het
alleen oordeelt volgens zijn verlangens, die blind zijn en niet volgens de
waarheid.

Want verlangens zijn geen uiting van behoeften, maar van voorkeuren.
19 september 1959

179



Lieve Moeder,
Waarom heeft het Goddelijke Zijn pad zo moeilijk gemaakt? Hij
kan het toch gemakkelijker maken als Hij dat wil?

Allereerst moet men weten dat het intellect, het denkvermogen, niets van het
Goddelijke kan begrijpen, noch wat Hij doet, noch hoe Hij het doet, en nog
minder waarom Hij het doet. Om iets van het Goddelijke te weten, moet men
boven het denken uitstijgen en het psychische bewustzijn, het bewustzijn van
de ziel, of het spirituele bewustzijn binnengaan.

Zij die deze ervaring hebben gehad, hebben altijd gezegd dat de
moeilijkheden en het lijden van het pad niet werkelijk zijn, maar een creatie
van menselijke onwetendheid, en dat zodra men uit deze onwetendheid komt,
men ook uit de moeilijkheden komt, om nog maar te zwijgen van de
onvervreemdbare staat van gelukzaligheid waarin men verkeert zodra men in
bewust contact is met het Goddelijke.

Volgens hen heeft de vraag dus geen echte basis en kan hij niet
gesteld worden.

21 september 1959

Lieve Moeder,

U hebt geschreven dat om bewust contact te maken met uw
psychische wezen, men "ernaar moet streven het te kennen en te
voelen, zich moet openstellen voor de invioed ervan, en zeer
zorgvuldig moet zijn... om het zeer nauwgezet en oprecht te volgen”.
Maar, Lieve Moeder, ik weet niet hoe ik dit moet doen. Ik vind het
makkelijker als ik aan u denk, probeer contact met u te maken en mij
voor u open te stellen.

Ook dit is een manier die zeker net zo goed is als de andere.

Er zijn vele manieren om zelfrealisatie te bereiken, en ieder moet de
weg kiezen die hem het meest natuurlijk afgaat.

Maar elke weg stelt zijn eisen om echt effectief te zijn.

Als je aan mij denkt, moet je niet alleen denken aan de uiterlijke
persoon, maar ook aan wat zij vertegenwoordigt, wat achter haar staat. Want
je mag nooit vergeten dat de uiterlijke persoon slechts de vorm en het
symbool is van een eeuwige Realiteit, en door de fysieke verschijning moet je
je tot deze hogere Realiteit wenden. Het fysieke wezen kan pas echt
uitdrukking geven aan de eeuwige Realiteit als het volledig getransformeerd is
door de supramentale manifestatie. En tot die tijd moet je via de verschijning
de Waarheid vinden.

22 september 1959

Lieve Moeder,

Is het mogelijk om jezelf onder controle te houden tijdens je
slaap? Bijvoorbeeld, als ik je in mijn dromen wil zien, kan ik dat dan
naar believen doen?

180



Onder controle houden tijdens je slaap is volkomen mogelijk en is progressief
als je volhardt in je streven. Je begint met het herinneren van je dromen, en
geleidelijk word je steeds bewuster tijdens je slaap, en kun je niet alleen je
dromen beheersen, maar ook je activiteiten tijdens je slaap sturen en
organiseren.

Als je volhardt in je wilskracht en je inspanning, zul je zeker leren hoe
je 's nachts tijdens je slaap naar mij toe kunt komen en hoe je je daarna kunt
herinneren wat er is gebeurd.

Hiervoor zijn twee dingen nodig, die je moet ontwikkelen door aspiratie
en door kalme en volhardende inspanning.

(1) Concentreer je gedachten op de wil om naar mij toe te komen en
mij te vinden; volg deze gedachte vervolgens, eerst door middel van
verbeeldingskracht, daarna op een tastbare en steeds reélere manier, totdat
je in mijn aanwezigheid bent.

(2) Sla een soort brug tussen het wakende en het slapende bewustzijn,
zodat je je bij het ontwaken herinnert wat er is gebeurd.

Het kan zijn dat je meteen slaagt, maar vaker duurt het een bepaalde
tijd en moet je volhouden.

25 september 1959

Lieve Moeder,
Wat is de rol van de ziel?

Maar zonder de ziel zouden we niet bestaan!

De ziel is dat wat uit het Goddelijke komt zonder Hem ooit te verlaten,
en terugkeert naar het Goddelijke zonder op te houden zich te manifesteren.

De ziel is het Goddelijke dat individueel is gemaakt zonder op te
houden goddelijk te zijn.

In de ziel zijn het individu en het Goddelijke eeuwig één; daarom is je
ziel vinden God vinden; je identificeren met je ziel is je verenigen met het
Goddelijke.

Zo kan men zeggen dat de rol van de ziel is om van de mens een waar
wezen te maken.

29 september 1959

Lieve Moeder,
Bestaat er zoiets als geluk en pech, of is het iets dat je zelf
creéert?

Niets kan echt geluk worden genoemd. Wat mensen geluk noemen, zijn de
gevolgen van oorzaken die ze niet kennen.

Evenmin is er iets dat op zichzelf geluk of pech is; iedereen
karakteriseert omstandigheden als goed of slecht, afhankelijk van of ze
gunstiger of ongunstiger voor hem zijn; en deze inschatting is op zichzelf erg

181



oppervlakkig en onwetend, want men moet al een grote wijze zijn om te weten
wat werkelijk gunstig of ongunstig voor jezelf is.

Bovendien kan dezelfde gebeurtenis voor de één heel goed zijn, en
tegelijkertijd heel slecht voor de ander. Deze inschattingen zijn puur subjectief
en hangen af van ieders reactie op contacten van buitenaf.

Ten slotte zijn onze levensomstandigheden, de omgeving waarin we
leven en de manier waarop mensen ons zien de uitdrukking, de objectieve
projectie van wie we zelf zijn, vanbinnen en vanbuiten. We kunnen dus met
zekerheid zeggen dat wat we in al onze zijnstoestanden, mentaal, vitaal en
fysiek, datgene is wat ons leven vormt, geobjectiveerd in wat ons omringt.

En dit is gemakkelijk te verifieren, want naarmate we onszelf
verbeteren en vorderen naar perfectie, verbeteren onze omstandigheden ook.

Op dezelfde manier verslechteren ook de levensomstandigheden van
degenen die degenereren en terugvallen.

5 oktober 1959

Lieve Moeder,
Wat geeft u ons 's ochtends op het balkon,*® en wat moeten we
proberen te doen om te ontvangen wat u geeft?

Elke ochtend op het balkon, na bewust contact te hebben gemaakt met ieder
van hen die aanwezig zijn, identificeer ik mij met de Allerhoogste Heer en los
ik mij volledig in Hem op. Dan is mijn lichaam, volledig passief, niets meer dan
een kanaal waardoor de Heer Zijn krachten vrijelijk laat stromen en over al
Zijn Licht, Zijn Bewustzijn en Zijn Vreugde uitstort, naargelang ieders
ontvankelijkheid.

De beste manier om te ontvangen wat Hij geeft, is door met vertrouwen
en aspiratie naar het balkon te komen en jezelf zo kalm en rustig mogelijk te
houden in een stille en passieve staat van verwachting. Als je iets specifieks
te vragen hebt, kun je dat beter van tevoren doen, niet terwijl ik er ben, want
elke activiteit vermindert de ontvankelijkheid.

12 oktober 1959

Lieve Moeder,
Wat wordt bedoeld met de "stilte van het fysieke bewustzijn"®
en hoe kun je in deze stilte blijven?

Het fysieke bewustzijn is niet alleen het bewustzijn van ons lichaam, maar ook
van alles wat ons omringt — alles wat we waarnemen met onze zintuigen. Het
is een soort apparaat voor registratie en transmissie dat openstaat voor alle

35 Gedurende deze periode stond de Moeder elke ochtend een tijdje op een balkon met uitzicht op de
straat en keek naar de sadhaks die beneden verzameld waren.

36 Sri Aurobindo, The Life Divine, SABCL, Vol. 19, p. 906.

182



contacten en schokken van buitenaf en daarop reageert met reacties van
plezier en pijn die ons verwelkomen of afstoten. Dit creéert in ons uiterlijke
wezen een voortdurende activiteit en lawaai waar we ons slechts gedeeltelijk
van bewust zijn, omdat we er zo aan gewend zijn.

Maar als we ons door meditatie of concentratie naar binnen keren of
naar boven, kunnen we kalmte, rust, vrede en uiteindelijk stilte in onszelf
brengen of uit de diepten opstijgen. Het is een concrete, positieve stilte (niet
de negatieve stilte van de afwezigheid van lawaai), onveranderlijk zolang die
blijft bestaan, een stilte die men zelfs kan ervaren in het uiterlijke tumult van
een orkaan of slagveld. Deze stilte is synoniem met vrede en is almachtig; het
is het perfect effectieve middel tegen de vermoeidheid, spanning en uitputting
die voortkomen uit die interne overactiviteit en het lawaai die doorgaans aan
onze controle ontsnappen en noch overdag noch 's nachts ophouden.

Daarom is het eerste wat nodig is wanneer men yoga wil beoefenen,
het tot rust brengen en vestigen van de kalmte, de vrede, de stilte.

15 oktober 1959

Lieve Moeder,
Hoe kan men zich inleven in de gevoelens van een muziekstuk
dat door iemand anders wordt gespeeld?

Op dezelfde manier als men de emoties van een ander kan delen — door
sympathie, spontaan, door een min of meer diepe affiniteit, of door een
inspanning van concentratie die eindigt in identificatie. Het is dit laatste proces
dat we toepassen wanneer we met intense en geconcentreerde aandacht
naar muziek luisteren, tot het punt waarop alle andere ruis in ons hoofd wordt
gestopt en een volledige stilte ontstaat waarin druppel voor druppel de noten
van de muziek vallen, waarvan alleen de klank overblijft; en met de klank
kunnen alle gevoelens, alle bewegingen van emotie worden vastgelegd,
ervaren, opnieuw gevoeld alsof ze in onszelf zijn geproduceerd.

20 oktober 1959

Lieve Moeder,
Hoe kun je in een droom goed van kwaad onderscheiden?

In principe heb je om de activiteiten van de slaap te beoordelen hetzelfde
onderscheidingsvermogen nodig als om de activiteiten in de waaktoestand te
beoordelen.

Maar aangezien we gewoonlijik de naam "droom" geven aan een
aanzienlijk aantal activiteiten die volledig van elkaar verschillen, is het eerste
punt om te leren onderscheid te maken tussen deze verschillende activiteiten
— dat wil zeggen, te herkennen welk deel van het wezen het is dat "droomt”, in
welk domein men "droomt" en wat de aard van die activiteit is. In zijn brieven
heeft Sri Aurobindo zeer complete en gedetailleerde beschrijvingen en
verklaringen gegeven van alle activiteiten van de slaap. Het lezen van deze

183



brieven is een goede inleiding tot de studie van dit onderwerp en de
praktische toepassing ervan.
2 november 1959

Lieve Moeder,

Hoe moeten we uw boeken en de boeken van Sri Aurobindo
lezen, zodat ze ons bewustzijn kunnen binnendringen, in plaats van
alleen door het verstand begrepen te worden?

Het lezen van mijn boeken is niet moeilijk, omdat ze geschreven zijn in de
eenvoudigste taal, bijna de gesproken taal. Om er hulp uit te halen, is het
voldoende om te lezen met aandacht en concentratie en een houding van
innerlijke welwillendheid, met een verlangen om te ontvangen en te leven wat
er geleerd wordt.

Het lezen van wat Sri Aurobindo schrijft, is moeilijker, omdat de
uitdrukking zeer intellectueel is en de taal veel literairder en filosofischer. De
hersenen hebben een voorbereiding nodig om echt te kunnen begrijpen en
over het algemeen kost deze voorbereiding tijd, tenzij men speciaal begaafd
is met een aangeboren intuitief vermogen.

Hoe dan ook, ik raad altijd aan om beetje bij beetje te lezen, waarbij je
je denkvermogen zo stil mogelijk houdt, zonder je in te spannen om te
begrijpen, maar je hoofd zo stil mogelijk houdt en de kracht die in het
gelezene besloten ligt diep tot je laat doordringen. Deze kracht, die je in rust
en stilte ontvangt, zal zijn werk van verlichting doen en, indien nodig, in de
hersenen de cellen creéren die nodig zijn voor het begrip. Wanneer je dus
een paar maanden later hetzelfde opnieuw leest, zul je merken dat de geuite
gedachte veel duidelijker en dichterbij is geworden, en soms zelfs heel
vertrouwd.

Het is beter om regelmatig te lezen, elke dag een beetje en, indien
mogelijk, op een vast tijdstip; dit bevordert de ontvankelijkheid van de
hersenen.

2 november 1959

Lieve Moeder,
Waarom geeft meditatie voor verschillende foto's van u
verschillende ervaringen?

Dat komt doordat elke foto een ander aspect, soms zelfs een andere
persoonlijkheid van mijn wezen, vertegenwoordigt; en door je te concentreren
op de foto, kom je in contact met dat speciale aspect of die andere
persoonlijkheid die de foto heeft vastgelegd en waarvan hij het beeld

overbrengt.
De foto is een reéle en concrete aanwezigheid, maar fragmentarisch

en beperkt.
4 november 1959

184



Lieve Moeder,
Waarom is de foto een fragmentarische en beperkte
aanwezigheid?

Omdat de foto slechts het beeld van een moment vastlegt, een
momentopname van iemands uiterlijk en van wat dat uiterlijk kan onthullen
over een voorbijgaande psychische gesteldheid en een fragmentarische
Zielstoestand. Zelfs als de foto onder de best mogelijke omstandigheden is
genomen op een uitzonderlijk en bijzonder expressief moment, kan hij op
geen enkele manier de hele persoonlijkheid weergeven.

5 november 1959

Lieve Moeder,
Wat zijn precies het onderbewuste en het onbewuste?

Het onbewuste is dat deel van de natuur dat zo duister en slapend is dat het
volledig verstoken lijkt van bewustzijn; in ieder geval is het bewustzijn, net als
in de steen, het mineralenrijk, daar volkomen inactief en verborgen. De
geschiedenis van de aarde begint met dit onbewuste.

Ook wij dragen het in onszelf, in de substantie van ons lichaam, omdat
de substantie van ons lichaam dezelfde is als die van de aarde.

Maar door evolutie ontwaakt dit sluimerende en verborgen bewustzijn
geleidelijk via het plantenrik en het dierenrijk, en daarin begint het
onderbewustzijn; dit onderbewustzijn, met de verschijning van het
denkvermogen in de mens, culmineert in bewustzijn. Dit bewustzijn is
eveneens progressief en zal, naarmate de mens evolueert, veranderen in
superbewustzijn.

Ook wij dragen dus in onszelf het onderbewustzijn dat ons verbindt met
het dier, en het superbewustzijin dat onze hoop en zekerheid is voor
toekomstige verwerkelijking.

7 november 1959

Lieve Moeder,
Wat moet men proberen te doen als men mediteert met uw
muziek op de Playground?

Deze muziek is bedoeld om bepaalde diepe gevoelens op te wekken.

Bij het luisteren ernaar moet men zich zo stil en passief mogelijk
maken. En als een deel van het wezen in de mentale stilte de houding kan
aannemen van de getuige die observeert zonder te reageren of deel te
nemen, dan kan men het effect opmerken dat de muziek op de gevoelens en
emoties teweegbrengt; en als het een staat van diepe kalmte en semi-trance
teweegbrengt, is dat heel goed.

15 november 1959

185



Lieve Moeder,
Wat is het werk van het Bovenmentale 73"

Het bovenmentale is het gebied van de goden, de wezens van goddelijke
oorsprong die belast zijn met het toezicht houden, leiden en de evolutie van
het universum organiseren; en meer specifiek, sinds de vorming van de aarde
hebben ze gediend als boodschappers en bemiddelaars om de aarde te
helpen met de hogere regionen en om leiding te geven aan de vorming van
de geest en zijn progressieve ascensie. Het zijn gewoonlijk de goden van het
bovenmentale die de gebeden van de verschillende religies tot doel hebben.
Deze religies kiezen meestal, om verschillende redenen, een van deze goden
en transformeren hem voor hun persoonlijk gebruik tot de allerhoogste God.

In de individuele evolutie moet men in zichzelf een zone ontwikkelen
die overeenkomt met het bovenmentale en een bovenmentaal bewustzijn,
voordat men erboven kan uitstijgen, naar het Supramentale, of zich ervoor
kan openstellen.

Bijna alle occulte systemen en disciplines streven naar de ontwikkeling
en beheersing van het bovenmentale.

27 november 1959

Lieve Moeder,

Wat wordt bedoeld met "een zone die overeenkomt met het
bovenmentale" en hoe kan men die in zichzelf ontwikkelen? Wat wordt
bedoeld met de "beheersing van bovenmentale"?

Het individuele wezen bestaat uit zijnstoestanden die overeenkomen met
kosmische zones of niveaus, en het is naarmate deze innerlijke
zijnstoestanden zich ontwikkelen dat men zich bewust wordt van die
domeinen. Dit bewustzijn is dubbel, eerst psychologisch en subjectief, binnen
zichzelf, en uit zich via gedachten, gevoelens, emoties en gewaarwordingen;
vervolgens objectief en concreet wanneer men in staat is om de grenzen van
het lichaam te overschrijden om zich te bewegen in de verschillende
kosmische regionen, zich daarvan bewust te worden en er vrij in te handelen
— dit is wat "beheersing" wordt genoemd; dit is waar ik over sprak toen ik de
beheersing van het bovenmentale noemde.

Het spreekt voor zich dat dit alles niet in één dag, noch in een jaar, tot
stand komt. Deze beheersing, in welk domein het ook is, vitaal, mentaal,
bovenmentaal, vereist volhardende inspanning en een grote concentratie.
Deze meesterschappen zijn niet eenvoudiger dan het meesterschap van de
fysieke wereld; en iedereen weet hoeveel tijd en moeite het kost om alleen al
de dingen te leren die onmisbaar zijn om een goed leven te leiden, om nog
maar te zwijgen van "meesterschap", wat werkelijk iets uitzonderlijks is op
aarde.

28 november 1959

37 Deze vraag en de drie volgende zijn gebaseerd op termen die Sri Aurobindo gebruikt in Het
Goddelijke Leven, met name in de laatste hoofdstukken.

186



Lieve Moeder,
Wat is Supernatuur?

Supernatuur is de Natuur die superieur is aan de materiéle of fysieke Natuur
— wat we gewoonlijk "Natuur" noemen. Maar deze Natuur die we zien, voelen
en bestuderen, deze Natuur die onze vertrouwde omgeving is geweest sinds
onze geboorte op aarde, is niet de enige. Er is een vitale natuur, een mentale
natuur, enzovoort. Het is deze die, voor het gewone bewustzijn, Supernatuur
is.

Heel vaak wordt het woord "Natuur" gebruikt als synoniem voor Prakriti,
de uitvoerende kracht van Purusha. Maar om je vraag preciezer te
beantwoorden, is de context nodig om te weten bij welke gelegenheid Sri
Aurobindo over de Supernatuur sprak.

15 december 1959

Lieve Moeder,

Sri Aurobindo schreef in The Life Divine: "Er is nog geen
bovenmentaal wezen of georganiseerde bovenmentale natuur, geen
supramentaal wezen of georganiseerde supramentale natuur die noch
op ons oppervlak noch in onze normale subliminale delen werkzaam
is."® Lieve Moeder, is het nu, na de afdaling van het Supramentale®,
nog steeds zo?

Wat Sri Aurobindo bedoelt, is dat slechts een paar uitzonderlijke wezens, die
niet tot de gewone mensheid behoren, een bewust en georganiseerd
bovenmentaal wezen en bovenmentaal leven hebben, en nog minder zijn er
die een georganiseerd supramentaal wezen en supramentaal leven hebben,
zelfs als we toegeven dat die er Uberhaupt zijn. De zeer recente afdaling van
de eerste elementen van het Supramentale in de atmosfeer van de aarde
(nog geen vier jaar geleden) kan deze toestand zeker niet hebben veranderd.
We bevinden ons nog steeds in een periode van voorbereiding.
18 december 1959

Lieve Moeder,
Wat wordt bedoeld met de yoga van devotie en de yoga van
kennis?

% SABCL, Vol. 19, p. 921.

39 Op 29 februari 1956 vond, in de woorden van de Moeder, "de manifestatie van het Supramentale op
aarde" plaats; "Toen stortten het supramentale Licht, de Kracht en het Bewustzijn zich in een
ononderbroken stroom op de aarde neer."

187



De yoga van kennis is het pad dat leidt naar het Goddelijke, door het
uitsluitend nastreven van de zuivere en absolute Waarheid.

De yoga van devotie is het pad dat leidt naar vereniging met het
Goddelijke door volmaakte, totale en eeuwige liefde. In de integrale yoga van
Sri Aurobindo combineren deze twee zich met de yoga van de werken en de
yoga van zelfperfectie tot een homogeen geheel, culminerend in de yoga van
supramentale realisatie.

5 februari 1960

Lieve Moeder,
Wat zijn de "allerhoogste vermogens"?

Het is moeilijk om te antwoorden zonder de context te kennen. Over welke
"allerhoogste vermogens" wordt hier gesproken? Die van de mens die op weg
is om supermens te worden, of die welke het supramentale wezen zal
bezitten wanneer hij op aarde verschijnt?

In het eerste geval zijn het de vermogens die zich in de mens
ontwikkelen wanneer hij zich openstelt voor het hogere denkvermogen en het
bovenmentale, en door die gebieden ontvangt hij het licht van de Waarheid.
Deze vermogens zijn geen directe uitdrukking van de hoogste Waarheid,
maar een transcriptie, een indirecte weerspiegeling ervan. Ze omvatten
intuitie, voorkennis, kennis door identiteit en bepaalde vermogens zoals die
van genezing en, tot op zekere hoogte, van handelen naar omstandigheden.

Als het verwijst naar de hoogste vermogens van het supramentale
wezen, kunnen we er niet veel over zeggen, want alles wat we op dit moment
kunnen zeggen, behoort meer tot het rijk van de verbeelding dan tot het rijk
van de kennis, aangezien dit supramentale wezen zich nog niet op aarde
heeft gemanifesteerd.

23 april 1960

Lieve Moeder,
Wat zijn "de verschillende psychologische indelingen van de
mens"?

Deze indelingen zijn slechts willekeurig. Ze zijn vastgesteld om de studie van
de menselijke natuur te vergemakkelijken en vooral om een definitieve basis
te vormen voor de verschillende methoden van zelfontwikkeling en
zelfdiscipline. Daarom heeft elk filosofisch, educatief of yogisch systeem als
het ware zijn eigen indeling, gebaseerd op de ervaring van de stichter.
Desondanks, ondanks deze verschillen, bestaat er een soort traditie die,
achter de verschillende termen, een essenti€le analogie creéert. Deze
analogie kan worden uitgedrukt door een viertal: het fysieke, het vitale, het
mentale en het psychische of de ziel.
Sri Aurobindo heeft hierover uitvoerig geschreven in enkele van zijn
brieven, in De Synthese van Yoga en in Essays over de Gita.
30 mei 1960

188



Lieve Moeder,
Is het mogelijk om een juist beeld te hebben van het Goddelijke?

Geen enkel beeld van het Goddelijke kan juist zijn; want beeldvorming is een
mentale activiteit, en geen enkele mentale activiteit is geschikt om het
Goddelijke te manifesteren.

Alleen door ervaring kan men Hem kennen, en die ervaring kan niet in
woorden worden vertaald.

20 juni 1960

189



De Moeder

190



191



Serie Negen

192



Serie Negen

Brieven aan een Jonge Leraar
Aan een jonge leraar in het Sri Aurobindo International Centre of Education.

Lieve Moeder,
Met welke houding moet ik Sri Aurobindo's boeken lezen als ze
moeilijk zijn en ik ze niet begrijp? Savitri, The Life Divine, bijvoorbeeld.

Lees stukje bij beetje, lees steeds opnieuw totdat je het begrepen hebt.

*

Sri Aurobindo zegt: "Yoga is niets anders dan praktische
psychologie."® Wat betekent deze zin? De hele alinea is me niet
duidelijk.

Omdat je niets van psychologie afweet. Studeer psychologie en je zult
begrijpen wat hij bedoelt.

Sri Aurobindo zegt: "In welke vorm en met welke geest we hem ook
benaderen, in die vorm en met die geest ontvangt hij het offer."' Wat
betekent dit?

Het betekent dat alles wat we offeren, we noodzakelijkerwijs offeren aan de
Allerhoogste, omdat Hij de enige Realiteit achter alles is.

*

Sri Aurobindo heeft geschreven: "Wie het Oneindige kiest, is door het
Oneindige gekozen."? En hoe zit het met de anderen, Moeder? Wat
heeft het leven voor zin als het Goddelijke ons niet wil? Ik geloof dat
het Goddelijke ons in werkelijkheid allen heeft gekozen; maar wat
betekent deze zin dan?

In werkelijkheid heeft het Goddelijke iedereen en alles gekozen, en iedereen
en alles zal tot Hem terugkeren. Maar voor sommigen zal het duizenden
levens kosten, terwijl het voor anderen in dit leven zal gebeuren. Dat maakt
het verschil.

40 De Synthese van Yoga, SABCL, Vol. 20, p. 39.
41 ldem., p. 102.

42 De Synthese van Yoga, SABCL, Vol. 20, p. 47.

193



23 mei 1960

Lieve Moeder,
U hebt gezegd dat ik niet goed denk. Hoe kan men zijn
gedachten ontwikkelen?

Je moet met veel aandacht en concentratie lezen, geen romans of
toneelstukken, maar boeken die je aan het denken zetten. Je moet mediteren
over wat je hebt gelezen, over een gedachte nadenken totdat je die hebt
begrepen. Praat weinig, blijf stil en geconcentreerd, en spreek alleen wanneer
het nodig is.

1 juni 1960

Lieve Moeder,

U heeft de leraren gevraagd "te denken met ideeén in plaats van
met woorden"** U heeft ook gezegd dat u ze later zult vragen te
denken met ervaringen. Kunt u een licht werpen op deze drie manieren
van denken?

Ons huis heeft een heel hoge toren; helemaal bovenaan deze toren is een
lichte en lege kamer, de laatste voordat we naar buiten gaan, in het volle licht.

Soms, als we de tijd hebben, klimmen we naar deze lichte kamer, en
daar, als we heel stil blijven, komen een of meer bezoekers ons bezoeken;
sommigen zijn lang, anderen klein, sommigen alleen, anderen in groepjes;
allemaal stralend en sierlijk.

Meestal verliezen we, in onze vreugde over hun aankomst en onze
haast om hen te verwelkomen, onze rust en rennen we naar beneden om ons
de grote hal in te rennen die de basis van de toren vormt en de
voorraadkamer van woorden is. Hier, meer of minder opgewonden, selecteren,
verwerpen, verzamelen, combineren, schikken, herschikken we alle woorden
die we bereiken, in een poging deze of gene bezoeker die bij ons is gekomen,
te portretteren. Maar meestal slaagt het beeld dat we van onze bezoeker
weten te schetsen er meer in een karikatuur dan een portret te zijn.

En toch, als we wijzer waren, zouden we boven blijven, op de top van
de toren, volkomen kalm, in vreugdevolle overpeinzing. Dan, na een bepaalde
tijd, zouden we de bezoekers zelf langzaam, sierlijk en kalm zien afdalen,
zonder ook maar iets van hun elegantie of schoonheid te verliezen, en, terwijl
ze de voorraadkamer van woorden doorkruisen, zich moeiteloos, automatisch,
bekleden met de woorden die nodig zijn om zichzelf waarneembaar te maken,
zelfs in het materiéle huis.

Dit noem ik denken met ideeén.

Wanneer dit proces niet langer mysterieus voor je is, zal ik uitleggen
wat er bedoeld wordt met denken met ervaringen.

43 Over Onderwijs, CWM, Vol. 12, p. 185.

194



1 juni 1960

Mijn lieve kind, ik heb zojuist je goede brief gelezen. Wees niet bang: zij die
oprecht zijn in hun streven zullen hier blijven en alle hulp ontvangen die nodig
is om in zichzelf te kunnen veranderen wat veranderd moet worden. Je kunt
er zeker van zijn dat mijn kracht altijd bij je zal zijn, zodat je alle vooruitgang
kunt boeken die je wilt.
Heb vertrouwen, mijn kind; alles komt goed.
5 juni 1960

Lieve Moeder,

Sri Aurobindo spreekt over een "centrale knoop van verlangens”
die doorgesneden moet worden. Hoe doe je dat, waar moet je
beginnen?

De centrale knoop van verlangens is het gevoel van een afgescheiden
persoonlijkheid; het is het ego. Met het verdwijnen van het ego, verdwijnen de
verlangens.

13 juni 1960

Lieve Moeder,

Op een dag in de les zei u, met je handen wijd open, dat we u
alles moesten geven, zelfs onze gebreken en ondeugden en al het vuil
in ons. Is dit de enige manier om ervan af te komen, en hoe doe je dat?

Je houdt je gebreken vast omdat je eraan vastklampt alsof ze iets kostbaars
zijn; je klampt je vast aan je ondeugden zoals je je vastklampt aan een deel
van je lichaam, en het loslaten van een slechte gewoonte doet net zoveel pijn
als het trekken van een tand. Daarom kom je niet verder.

Terwijl, als iemand edelmoedig een offer brengt van zijn gebrek,
ondeugd of slechte gewoonte, hij de vreugde heeft een offer te brengen en in
ruil daarvoor de kracht ontvangt om wat is gegeven te vervangen door een
betere en waarachtigere vibratie.

13 juni 1960

Lieve Moeder,

Wanneer we U diep liefhebben en intiem met U in contact staan,
hebben we de indruk dat het Goddelijke uitsluitend aan ons toebehoort
(en niet dat wij aan Hem toebehoren). Waarom?

195



Beide zijn even waar en zouden gelijktijdig gevoeld moeten worden. Maar
menselijk egoisme heeft altijd de neiging om te nemen in plaats van te geven.
Daar komt die indruk vandaan.

3 juli 1960

Lieve Moeder,

Het is veel gemakkelijker voor mij om U te benaderen dan om
Sri Aurobindo te benaderen. Waarom? U bent alles wat Sri Aurobindo
voor ons is, en bovendien een goddelijke en liefdevolle Moeder. Dus is
het nodig om te proberen dezelfde relatie met hem op te bouwen?

Je hebt zelf je eigen vraag beantwoord. Ik ben voor je een moeder die heel
dicht bij je staat, die van je houdt en je begrijpt; daarom is het gemakkelijk
voor je om mij te benaderen met een liefdevol vertrouwen, zonder angst en
zonder aarzeling. Sri Aurobindo is er altijd om je te helpen en te begeleiden;
maar het is natuurlijk dat je Hem benadert met de eerbied die de Meester van
Yoga toekomt.

3juli 1960

Lieve Moeder,

Wat is de ziel of het psychisch wezen precies? En wat wordt
bedoeld met de evolutie van het psychisch wezen? Wat is zijn relatie
tot het Allerhoogste?

De ziel en het psychisch wezen zijn niet precies hetzelfde, hoewel hun
essentie hetzelfde is.

De ziel is de goddelijke vonk die in het centrum van elk wezen huist; ze
is identiek aan zijn Goddelijke Oorsprong; ze is het goddelijke in de mens.

Het psychisch wezen wordt geleidelijk gevormd rond dit goddelijke
centrum, de ziel, in de loop van zijn ontelbare levens in de aardse evolutie,
totdat de tijd komt dat het psychische wezen, volledig gevormd en volledig
ontwaakt, het bewuste omhulsel van de ziel wordt waaromheen het gevormd
is.

En aldus geidentificeerd met het Goddelijke, wordt het Zijn volmaakte
instrument in de wereld.

16 juli 1960

Lieve Moeder,

U hebt gezegd dat als we eenmaal ons psychische wezen
hebben gevonden, we het nooit meer kunnen verliezen. Is dat niet zo?
Maar kunnen we er van tijd tot tijd mee in contact komen wanneer we
ontvankelijk zijn?

196



Wanneer je contact hebt gemaakt met uw psychische wezen, is dat in feite
definitief.

Maar voordat dit contact tot stand is gebracht, kun je, onder bepaalde
omstandigheden, bewust de psychische invioed ontvangen die altijd een
verlichting in het wezen teweegbrengt en min of meer blijvende effecten heeft.

16 juli 1960

Lieve Moeder,

De ziel individualiseert zichzelf en transformeert zichzelf
geleidelijk tot een psychisch wezen. Wat zijn de beste omstandigheden
voor een snelle groei?

Het zou juister zijn om te zeggen dat de ziel een progressieve individuele
vorm aanneemt die het psychische wezen wordt. Want aangezien de ziel zelf
een deel is van het Allerhoogste, is ze onveranderlik en eeuwig. Het
psychische wezen is progressief en onsterfelijk.

Alle methoden van zelfkennis, zelfbeheersing en zelfbeheersing zijn
goed. Je moet de methode kiezen die spontaan tot je komt en het beste bij je
natuur past. En zodra je de methode hebt gekozen, moet je je intelligente wil
gebruiken om deze toe te passen met een onfeilbare volharding die voor geen
enkel obstakel, geen enkele moeilijkheid terugdeinst. Het is een langdurig en
nauwgezet werk dat met oprechtheid moet worden ondernomen en met een
steeds grotere oprechtheid, steeds nauwgezetter en integraler, moet worden
voortgezet. De gemakkelijke paden leiden over het algemeen nergens toe.

28 juli 1960

Lieve Moeder,

Heeft een uiterlijk leven van slechte daden en een laag
bewustzijn effect op het psychische wezen? Bestaat er een
mogelijkheid tot degradatie?

Een laag en slecht leven kan er alleen toe leiden dat het uiterlijke wezen
steeds vollediger wordt gescheiden van het psychische wezen, dat zich
terugtrekt in de diepten van het hogere bewustziin en soms zelfs alle
verbinding met het lichaam verbreekt, dat dan meestal wordt bezeten door
een asurisch of rakshasisch wezen.
Het psychische wezen zelf is boven elke mogelijkheid tot degradatie
verheven.
28 juli 1960

Lieve Moeder,
Hoe beinvioedt de ziel een wezen dat normaal gesproken
bewusteloos is?

197



De invloed van de ziel is een soort straling die door de meest ondoorzichtige
substanties heen dringt en zelfs in het onderbewustzijn werkzaam is.
Maar zijn werking is traag en het duurt erg lang voordat een

waarneembaar resultaat wordt bereikt.
31 juli 1960

Lieve Moeder,
Sri Aurobindo zegt dat de stem van het gewone geweten niet de
stem van de ziel is. Wat is het dan wel?

De stem van het gewone geweten is een ethische stem, een morele stem die
onderscheid maakt tussen goed en kwaad, ons aanmoedigt om goed te doen
en ons verbiedt kwaad te doen. Deze stem is zeer nuttig in het gewone leven,
totdat men zich bewust wordt van zijn psychische wezen en zich er volledig
door laat leiden — met andere woorden, om boven de gewone mensheid uit te
stijgen, zich te bevrilden van alle egoisme en een bewust instrument te
worden van de Goddelijke Wil. De ziel zelf, als deel van het Goddelijke, staat
boven alle morele en ethische opvattingen; ze baadt in het Goddelijke Licht
en manifesteet het, maar ze kan het hele wezen pas echt besturen wanneer
het ego is opgelost.

12 augustus 1960

Lieve Moeder,

U hebt gezegd dat om in Sri Aurobindo’s kamer te mogen zitten
en daar te mediteren, "men veel voor Hem moet hebben gedaan”. *
Wat bedoelt U daarmee, Moeder? Wat kan men voor de Heer doen dat
“zoveel: zal zijn?

lets voor de Heer doen is Hem iets geven van wat men heeft, wat men doet of
wat men is. Met andere woorden, Hem een deel van onze bezittingen of al
onze bezittingen aanbieden, een deel van ons werk of al onze activiteiten aan
Hem wijden, of onszelf volledig en onvoorwaardelijk aan Hem geven, zodat
Hij onze natuur in bezit kan nemen om die te transformeren en te
vergoddelijken. Maar er zijn veel mensen die, zonder iets te geven, willen
altijd nemen en ontvangen. Deze mensen zijn egoistisch en zijn het niet
waard om te mediteren in Sri Aurobindo's kamer.

26 september 1960

44 Woorden van de Moeder — |, CWM, Vol. 13, p. 29.

198



Lieve Moeder,

Hoe worden de boodschappen die U ons geeft op
Zegeningsdagen gekozen? Hoe moeten we ze lezen en welke nieuwe
dingen moeten we er in het bijzonder in zoeken?

De boodschappen worden meestal gekozen op basis van de gelegenheid of
de behoefte van het moment, zodat iedereen er de kracht of de kennis in kan
vinden die hem/haar zal helpen voortgang te boeken.

In ieder mens is de wil om vooruitgang te boeken het nodige — dat is
wat ons opent voor de goddelijke invloed en ons in staat stelt te ontvangen

wat het ons brengt.
26 september 1960

Lieve Moeder,

Sri Aurobindo zegt ons: "Wees eerst zeker van de roep en van
het antwoord van je ziel™ voordat je het pad van Yoga volgt, anders
zal het einde een ramp zijn. Maar hoe kunnen we weten of de roep
echt bestaat of niet? En wat onze ziel betreft, zou die niet altijd voor
Yoga kiezen?

Sri Aurobindo bedoelt dat men een mentale ambitie of een levensdrift niet
moet verwarren met de spirituele roep — want dat alleen is een zeker teken
dat men met yoga moet beginnen. De spirituele roep wordt alleen gehoord
wanneer de tijd rijp is, en dan reageert de ziel en gaat op pad; het laat zich
niet misleiden door enige ambitie, trots of verlangen, en zolang het niet het
goddelijke bevel ontvangt om het pad te betreden, wacht het geduldig, terwijl
het weet dat te vroeg beginnen op zijn zachtst gezegd nutteloos is, en

schadelijk kan zijn.
17 oktober 1960

Lieve Moeder,

Sri Aurobindo vertelt ons: "Gods genade is moeilijker te
verkrijgen of te behouden dan de nectar van de Onsterfelijken."® Wat
betekent dit? Stort de Goddelijke Genade zich niet altijd over ons uit,
enkel afhankelijk van onze ontvankelijkheid?

De Genade is er altijd, eeuwig aanwezig en actief, maar Sri Aurobindo zegt
dat het voor ons buitengewoon moeilijk is om in een conditie te zijn om haar
te ontvangen, te behouden en gebruik te maken van wat ze ons geeft.

Sri Aurobindo zegt zelfs dat het moeilijker is dan te drinken uit de beker
van de onsterfelijke goden.

45 The Hour of God and Other Writings, SABCL, Vol. 17, p. 39.

46 The Hour of God and Other Writings, SABCL, Vol. 17, p. 40.

199



Om de goddelijke genade te ontvangen, moet men niet alleen een
grote aspiratie hebben, maar ook oprechte nederigheid en een absoluut

vertrouwen.
17 oktober 1960

Lieve Moeder,

Waarom is het niet mogelik om altid op hetzelfde
bewustzijnsniveau te leven? Soms val ik ondanks alle inspanning en
aspiraties.

Sri Aurobindo spreekt van een "periode van assimilatie”. Wat is
dat, Moeder?

Het komt doordat een individu niet uit één stuk bestaat, maar uit vele
verschillende entiteiten die soms zelfs tegengesteld zijn aan elkaar:
sommigen willen het spirituele leven, anderen zijn gehecht aan de dingen van
deze wereld. Het is een lange en moeilijke taak om al deze delen met elkaar
in overeenstemming te brengen en ze te verenigen.

De kracht en het licht die de meer ontwikkelde delen ontvangen,
verspreiden zich geleidelijk naar de rest van het wezen door een proces van
assimilatie, en gedurende deze periode van assimilatie lijkt de voortgang van
de meer ontwikkelde delen te worden onderbroken. Dit is waar Sri Aurobindo

over sprak.
29 oktober 1960

Lieve Moeder,

Vaak is het mogelijk om momenten van opperste extase te
beleven omdat men in contact staat met zijn/haar Persoonlijke
Goddelijke. Hoe benader je het Transcendente Goddelijke?

Het is volkomen zeker dat als je werkelijk in contact zou staan met "je
persoonlijke goddelijke", je heel goed zou weten "hoe je het Transcendente
Goddelijke moet benaderen". Want de twee zijn identiek; het is alleen de
manier van benaderen die verschilt: de ene is via het hart, de andere via het

denkvermogen.
29 oktober 1960

Lieve Moeder,

In de laatste vraag heb ik me erg slecht uitgedrukt, en uw
antwoord maakte me erg onoprecht. Wat ik wilde zeggen is dat we in
onze beste momenten van ontvankelijkheid in contact staan met een
Aanwezigheid aan wie we een dwingende behoefte voelen om ons te
geven en die het object is van al onze liefde en aanbidding. Deze
Aanwezigheid heb ik de "Persoonlijke Goddelijkheid" genoemd, die in

200



feite niemand minder is dan Jij. Ik weet dat het in dit stadium niet
mogelijk is om een volledig beeld van het Goddelijke te hebben.

Dus vertel me nu, Moeder, of het mogelijk is om een idee te
hebben van het "Transcendente Goddelijke".

Mijn antwoord bevatte het antwoord op je vraag, want ik begreep heel goed
dat je niets beweerde, maar je onduidelijk had uitgedrukt.

Om het Transcendente Goddelijke te ontdekken, moet je de
intellectuele discipline volgen, de weg van kennis, en door opeenvolgende
eliminaties de ene Waarheid bereiken, het Absolute voorbij vorm, tijd en
ruimte. Het is een lang en moeilijk pad, een zeer zware weg.

Terwijl je met je hart op weg kunt gaan om het Immanente Goddelijke
te ontdekken. En als je werkelik weet hoe je moet liefhebben, zonder
verlangen of egoisme, vind je Hem al snel, want Hij komt je altijd ontmoeten
om je te helpen.

12 november 1960

Lieve Moeder,

Sri Aurobindo zegt ons: "God omarmt in zijn volmaaktheid alles;
00k wij moeten alomvattend worden.” Er is veel misverstand onder
Jjongeren over deze zin. Wat betekent het precies?

Het moet duidelijk zijn dat hier geen sprake is van enige fysieke omhelzing,
zoals grappenmakers met de smaak en gewoonten van straatkinderen
misschien wel willen suggereren en die in wat Sri Aurobindo heeft geschreven
een excuus zoeken voor hun excessen. De goddelijke omhelzingen zijn
omhelzingen van de ziel en het bewustzijn, en ze kunnen alleen onder
mensen worden gereproduceerd door een verruiming van het bewustzijn, het
begrip en de gevoelens — een verruiming die je in staat stelt alles te begrijpen
en alles lief te hebben, zonder voorkeur of exclusiviteit.

26 november 1960

Lieve Moeder,

Ons wordt verteld dat voordat de kinderen naar de Ashram
kwamen, de voorwaarden veel strenger waren en de discipline
strenger. Hoe en waarom zijn deze voorwaarden nu veranderd?

Voordat de kinderen kwamen, werden alleen degenen die sadhana wilden
doen, tot de ashram toegelaten, en de enige gewoonten en activiteiten die
werden getolereerd, waren die welke nuttig waren voor de beoefening van
sadhana.

Maar omdat het onredelijk zou zijn om te eisen dat kinderen sadhana
zouden doen, moest deze rigiditeit verdwijnen zodra de kinderen in de
Ashram werden geintroduceerd.

26 november 1960

201



Lieve Moeder,
Is het mogelijk om U perfect, absoluut lief te hebben voordat we
het psychische wezen in onszelf hebben gevonden?

In de aardse mens is het alleen het psychische wezen dat ware liefde kent.
Wat volmaakte liefde betreft, die bestaat alleen in het Goddelijke.
26 april 1961

Lieve Moeder,

In de Nieuwjaarsboodschap van 1961 zegt U: "Deze
wonderbaatrlijke wereld van verrukking wacht aan onze poorten op
onze roep om op aarde neer te dalen... " Wilt u dit alstublieft uitleggen?
Is die niet al neergedaald?

Het is niet de wereld van verrukking die is neergedaald, maar alleen het
supramentale Licht, Bewustzijn en Kracht.
26 april 1961

Lieve Moeder,
Hoe kan men deze wonderlijke wereld van heerlijkheid het
meest effectief noemen?

Een absolute oprechtheid in het streven.
26 april 1961

Lieve Moeder,
Wat zullen de zichtbare resultaten in de wereld zijn als deze
verrukking verdwijnt?

Een algemene welwillendheid en harmonie.
26 april 1961

Lieve Moeder,

Tegenwoordig drukken ze jouw symbool en de naam van Sri
Aurobindo op allerlei dingen, op al die duizend-en-één kleine dingetjes
van het dagelijks leven die weggegooid moeten worden als ze hun doel
hebben gediend, zoals bijvoorbeeld Iuciferdoosjes, potloden,
tandenborstels, kammen, zelfs de randen van een sari, die vaak

202



vertrapt worden. Is het goed om deze kostbare dingen zo vrij en
alledaags te gebruiken?

En wat kunnen we dan met deze dingen doen, Moeder, als we
ze niet meer nodig hebben? We kunnen ze niet weggooien. De oude
kalenders bijvoorbeeld; we hebben er een dikke stapel van.

De Heer is overal, in alles, in wat we weggooien, zowel in wat we kostbaar
bewaren, in wat we vertrappen als in wat we aanbidden. We moeten leren
met respect te leven en nooit Zijn constante en onveranderlijke aanwezigheid
vergeten.

2 juni 1961

Als je het over kalenders met foto's hebt, is het beter om de foto's uit te
knippen. Als je ze niet wilt bewaren, geef ze dan aan X, die er goed gebruik
van maakt.

En als je me vertelt dat de foto's beschadigd zijn, dan begrijp je hoe
belangrijk het is om goed voor de dingen te zorgen die we gebruiken. Dat is
wat ik bedoel als ik het heb over leven met respect.

Juni 1961

Lieve moeder,
Is er een dynamische en snelle manier om je psychische wezen
te vinden en je bewustzijn te verhogen?

De enige manier die snel kan zijn, is door alleen daaraan te denken en alleen
dat te willen.
Het is effectief, maar niet erg praktisch voor het werk!
27 mei 1963

203



Serie Tien

204



205



Serie Tien

Brieven aan een Jonge Begeleider

Aan een jonge begeleider van de afdeling Lichamelijke Opvoeding van de Sri
Aurobindo Ashram. Hij begon op negentienjarige leeftijd aan de Moeder te
schrijven.

Lieve Moeder,

In de nacht van vrijdag de 8e had ik een heel bijzondere droom.
Omdat ik het U niet kon vertellen op de Playground, zal ik het U nu
vertellen.

Het was een prachtige dag — heel bijzonder. Er was een
belangrijke vergadering op de speelplaats, dus ik haastte me erheen.
Maar viak bij de speelplaats, voor de Standard Stores, was de weg
bezaaid met ontelbare slangen. |k was verrast en nogal bang. Dus ik
stond op het punt om via een andere weg naar de Playground te gaan.
Maar net toen sprak er iets in me: "Wat! Ben je bang voor slangen?
Kom, vat moed en loop erdoorheen. Ze zullen je geen kwaad doen." Ik
liep er vol vertrouwen doorheen. Geen van hen stoorde me, noch
stoorde ik hen. Toen ik bij de Playground aankwam, raakte ik aan de
praat met een vriend. Plotseling sprong hij schrikachtig achteruit en zei:
"Pas op, er zit een slang om je arm gewikkeld, en nog een om je
andere arm, en nog meer om je benen en enkels." Hoewel ik hun
aanwezigheid tot dan toe niet had gevoeld, was ik helemaal niet
geschokt. Ik deed ze een voor een af en gooide ze weg. Eén slang was
dood omdat ik erop was gestapt.

Dit is alles wat ik me nog goed kan herinneren. |k kan me niet
precies herinneren wat er daarna op de speeltuin is gebeurd.

Moeder, wat vindt u van deze droom?

De droom is inderdaad erg interessant. Slangen staan meestal voor slechte
gedachten of kwade wil van mensen om je heen — of een tegenaanval die
zich kan manifesteren als een ziekte. Maar, zoals je duidelijk hebt ervaren in
je droom, als je niet bang bent en je weg ongestoord vervolgt, zal je niets ergs
overkomen.
Met mijn zegen.
13 oktober 1954

Lieve Moeder,

Van tijd tot tijd komen er slechte gedachten boven; het
denkvermogen wordt als een moeras van passies en ik wentel me erin
als een worm. Na een tijdje word ik wakker en heb ik spijt van mijn
gedachten. Maar dit soort strijd blijft terugkeren. Help me er alstublieft
uit te komen.

206



Je moet blijjven vechten tegen de slechte gedachten totdat je een totale
overwinning behaalt. Mijn hulp is altijd bij je, evenals mijn zegeningen.
26 januari 1961

Lieve Moeder,

Hier zijn onze activiteiten zo gevarieerd dat het moeilijk is om tot
het einde toe bij één ding te blijven. Misschien is dat de reden waarom
we niet verder kunnen komen dan een middelmatig gemiddelde. Of
komt het door ons gebrek aan concentratie?

De oorzaak van middelmatig werk is noch de variatie, noch het aantal
activiteiten, maar het gebrek aan concentratievermogen.
Je moet leren je te concentreren en alles wat je doet met volle
concentratie te doen.
4 juli 1961

Lieve Moeder,

Het is echt een probleem om te weten hoe we interesse kunnen
wekken bij de leerlingen, of het nu gaat om spelletjes, atletiek of
gymnastiek. Zelfs ons eigen enthousiasme neemt af als we zien at ze
in alles niet geinteresseerd zijn.

De interesse van de leerlingen is evenredig aan de werkelijke capaciteiten
van de leraar.
12 juli 1961

(Over De Lost Footsteps van Silviu Craciunas) Dit boek laat zien hoe
Sri Aurobindo in elke uithoek van de wereld werkt. Wij die hier in de
Ashram zijn, hebben hem nog steeds niet eens gezien.

Er zijn hier mensen die hem zien en voortdurend met hem in contact staan. Zij
zijn degenen die oprecht van hem houden en voldoende om volgens zijn
ideaal te leven.

14 juli 1961

(Over de boodschap van de Moeder van maart 1961 aan de kapiteins;
daarin vraagt ze hen om "de elite te zijn") We zijn ver af van wat U van
ons vraagt, ik in ieder geval wel. Het is een zeer zware taak en het zal
tid kosten, heel veel tijd, maar wat kunnen we nu doen! Ons
bewustzijn veranderen en een elite worden, kost veel tijd. Momenteel
zitten we op hetzelfde niveau als onze studenten, dus het directe

207



probleem is niet opgelost. Hoe kunnen we interesse in hen creéren
voor alles en elke dag?

Dit is nog onmogelijker dan veranderen en een elite worden. Het beste is dus
om meteen aan de slag te gaan. De rest is slechts een excuus dat onze

luiheid zichzelf geeft.
15 juli 1961

Lieve Moeder,
Ik ben maar één uur gaan werken, omdat ik te veel werk thuis
had.

Dit is niet goed; het collectieve werk mag niet lijden onder persoonlijk werk.
19 juli 1961

Lieve Moeder,

Toen ik vanavond bij U kwam voor "Welvaart",4" voelde ik een
soort ongemak — alsof ik iets verkeerd had gedaan — in plaats van
vreugde U te zien. Men zou uw zegeningen moeten willen ontvangen,
maar waarom heb ik dat gevoel niet?

Er moet nog steeds een zekere onoprechtheid in Uw wezen zitten, verborgen
in een donkere hoek, iets dat niet wil veranderen en bang is voor het Licht.
1 augustus 1961

Lieve Moeder,

Vandaag had ik niet dat gevoel van angst om bij U te komen,
maar ik was in een passieve toestand. Ik wil juist een intense vreugde
voelen, een moment van extase. Hoe kan ik het verkrijgen?

Kom met de wens om jezelf te geven, om je hele wezen zonder voorbehoud
aan de Goddelijke Genade te schenken, en je zult het geluk voelen waarnaar

je verlangt.
6 augustus 1961

Lieve Moeder,
Ik wil een elektrische lamp in de gang van mijn kamer.

47 Op de eerste van elke maand ontvingen de sadhaks "Prosperity" — hun materiéle basisbehoeften.

208



Het zou gepaster zijn om te schrijven (en vooral te denken): "Zou het mogelijk
Zijn om een elektrische lamp in de gang te hebben?"
Het ego zou er goed aan doen wat bescheidener te worden.
13 augustus 1961

Lieve Moeder,

Ik moet U bepaalde dingen opbiechten, maar ik kan het niet
opbrengen. Wat moet ik doen? Opbiechten of de verleden dingen laten
uitwissen door het verleden te vergeten?

Als je ze echt kunt laten uitwissen en ophouden te bestaan, zelfs in je
geheugen, is dat beter.
3 september 1961

Lieve Moeder,

U zei tegen ons: "Jullie hier nemen het leven allemaal heel licht
op, jullie vermaken je de hele tijd, jullie zijn zo egocentrisch.” Het is
volkomen waar dat we het leven heel licht opvatten, en het is zo
vanzelfsprekend geworden dat we geloven dat het de juiste houding is.
En we zijn egocentrisch. Hoe komen we uit deze val? Hoe dan ook, de
dosis die je ons vanochtend gaf, was echt precies goed. Ik voel me erg
gelukkig.

Het eerste punt is om jezelf niet in gedachten, gevoelens of handelingen in
het centrum van het universum te plaatsen, zodat het alleen bestaat in termen
van jezelf — je maakt deel uit van het universum. Je kunt je ermee verenigen,
maar alleen de Allerhoogste Heer is het centrum ervan, omdat Hij het
overstijgt en bevat.

19 september 1961

Lieve Moeder,

In Aforisme 95 zegt Sri Aurobindo dat men alleen door
verzaking of door volmaakte bevrediging van verlangen de totale
ervaring van God kan hebben.*® Maar is de tweede methode
(volmaakte bevrediging van verlangen) niet erg gevaarlijk, want is het
mogelijk om het verlangen van de mens te bevredigen?

48 "Alleen door volmaakte verzaking van verlangen of door volmaakte bevrediging van verlangen kan de
volledige omhelzing van God worden ervaren, want in beide gevallen wordt de essentiéle voorwaarde
vervuld: verlangen verdwijnt."

Gedachten en Aforismen, in SABCL, Vol. 17, p. 89.

209



Elders zegt hij expliciet dat het zinloos is om te proberen het verlangen te
bevredigen, want verlangen is onverzadigbaar en kan nooit bevredigd worden.
Wat hij schrijft, moet niet los van elkaar worden gezien; het is altijd deel

van een geheel dat een synthese is van alle tegenstellingen.
27 september 1961

Lieve Moeder,

We spreken heel vaak over het psychische en de ziel, maar ik
begrijp er niets van. Wat zijn deze twee dingen en hoe kan men ze
ervaren?

Sri Aurobindo heeft veel over dit onderwerp geschreven (in zijn brieven) en
ook ik heb alles uitgelegd in het boek Education. Men moet lezen, studeren

en vooral oefenen.
4 oktober 1961

Lieve Moeder,

Eén ding heb ik opgemerkt: als ik een paar minuten ga zitten en
me probeer te concentreren voordat ik ga slapen, word ik de volgende
dag vrij vroeg wakker en ben ik vrij fris. Ik concentreer me op het kleine,
lichtgevende puntje van een wierookstokje. Maar hoe komt het dat ik
daardoor vroeg wakker word? Er is geen verband tussen deze twee
dingen!

Integendeel, er is een heel concreet verband. Wanneer je je concentreert
voordat je gaat slapen, blijf je in je slaap in contact met de Goddelijke kracht;
maar wanneer je diep in slaap valt, zonder enige voorafgaande concentratie,
zak je weg in het inconsequente en is de slaap meer vermoeiend dan
rustgevend, en is het moeilijk om uit deze traagheid te komen.

8 oktober 1961

Ik wil graag dat je aandachtig in jezelf kijkt en probeert mij uit te leggen wat je
precies leuk vindt aan detectiveverhalen.
16 oktober 1961

Lieve moeder,

ik lees ze ter ontspanning. In detectiveverhalen — vooral Perry
Mason — is er altid een rechtszaalscene waarin advocaat Perry
Mason er zeker van lijkt zijn zaak te verliezen; Zijn cliént wordt
beschuldigd van moord, al het bewijs is tegen hem, maar de
meesterzet van advocaat Perry Mason verandert de situatie. Door het
hele verhaal heen zijn er mysteries, en het proces is als de mentale

210



acrobatiek van een meesterturner. Maar elke keer dat ik een van zijn
boeken uit heb, heb ik het gevoel dat ik er niets aan heb overgehouden,
niets nieuws heb geleerd — dat het tijdverspilling was.

Het is niet absoluut nutteloos. Je had waarschijnlijk veel tamas in je hoofd, en
de mentale acrobatiek van de auteur schudt dit tamas een beetje door elkaar
en wekt de geest. Maar dit kan niet lang duren en je moet je binnenkort tot
hogere dingen wenden.

16 oktober 1961

(Nadat ik de Moeder op Lakshmi Puja Dag had gezien) Ik kijk uit naar
de dag waarop deze vreugde en dit geluk voor altijd in mij gevestigd
zullen zijn. Nu is het slechts een droom en een voorbijgaande ervaring
zoals die van vandaag. Maar ik hoop het voor altijd te verwezenlijken
met Uw Hulp.

Volhard in uw streven en de droom zal werkelijkheid worden.
23 oktober 1961

Lieve Moeder,

Ik heb iets opgemerkt dat voor ons allenmaal geldt: namelijk dat
we deelnemen aan zoveel mogelijk onderdelen van het programma
van 2 december.*° Zou het niet beter zijn om één of twee onderdelen te
kiezen en daar een zeer goede demonstratie van te geven, in plaats
van er meerdere op een middelmatige manier te doen?

ledereen handelt volgens zijn/haar aard en als hij/zij moedig en oprecht de
wet van dienaard volgt, handelt hij/zij volgens de waarheid. Het is dus
onmogelijk om voor anderen te oordelen en te beslissen. Men kan het
alleen zelf weten, en zelfs dan moet men zeer oprecht zijn om zichzelf niet
te misleiden.

4 november 1961

Lieve Moeder,

In Aforisme 133 zegt Sri Aurobindo dat "de goden alleen de
aangename last van Zijn liefde en een vriendelijker verrukking konden
aanvaarden.”™’ Dus de goden zijn lafaards! Waar is dan hun grootheid

4% De jaarlijkse demonstratie van lichaamscultuur, gehouden op het sportterrein van de Ashram.

50 "De Titanen zijn sterker dan de goden omdat ze met God zijn overeengekomen om de last van Zijn
toorn en vijandschap te dragen; de goden konden alleen de aangename last van Zijn liefde en een
vriendelijker verrukking aanvaarden."

Gedachten en Aforismen, in SABCL, Vol. 17, p. 94

211



en hun pracht? Waarom aanbidden we inferieure entiteiten? En de
Titanen moeten wel de meest beminnelijke zonen van het Goddelijke
Zijn!

Wat Sri Aurobindo hier schrijft, is een paradox om slaperige denkers wakker
te maken. Maar we moeten alle ironie in deze uitspraken begrijpen, en vooral
de bedoeling achter zijn woorden. Bovendien, lafaards of niet, ik zie geen
reden om de goden, groot of klein, te aanbidden. Onze aanbidding zou alleen
moeten gaan naar de Allerhoogste Heer, die één is in alle dingen en alle

wezens.
6 november 1961

Lieve Moeder,

Ik merk al lang dat ik nogal verlegen ben. |k heb altiid een
minderwaardigheidscomplex. Ik denk dat ik bang ben dat mensen mijn
onwetendheid zullen ontdekken. Waarom ben ik zo? En hoe kom ik
daaraan?

Achter dit alles en achter dit beruchte minderwaardigheidscomplex schuilt het
ego en zijn ijdelheid die een goed figuur wil slaan en gewaardeerd wil worden
door anderen. Maar als al je activiteiten een offer aan het Goddelijke waren,
zou je je helemaal niets aantrekken van de waardering van anderen.

14 november 1961

Lieve Moeder,

Je hebt ons vaak verteld dat onze activiteiten een offer aan het
Goddelijke zouden moeten zijn. Wat betekent dit precies, en hoe kan
dat gedaan worden? Bijvoorbeeld, als we tennissen of basketballen,
hoe kunnen we dat dan als offer doen? Mentale formaties zijn natuurlijk
niet voldoende!

Het betekent dat wat je doet niet gedaan moet worden met een persoonlijk,
egoistisch doel, voor succes, voor glorie, voor winst, voor materieel gewin of
uit trots, maar als een dienst en een offer, om bewuster van de goddelijke wil
te worden en je er meer volledig aan overgeven, totdat je voldoende
vooruitgang hebt geboekt om te weten en te voelen dat het het Goddelijke is
dat in je werkt, Zijn kracht die je aandrijft en Zijn wil die je ondersteunt — niet
alleen een mentale kennis, maar de oprechtheid van een staat van bewustzijn
en de kracht van een levende ervaring.
Om dat mogelijk te maken, moeten alle egoistische motieven en alle
egoistische reacties verdwijnen.
20 november 1961

212



Lieve Moeder,

Ik bid tot U, namens iedereen, dat de demonstratie van deze
avond een succes mag zijn. ledereen denkt dat het tegenovergestelde
het geval zal zijn. Het is waar dat onze prestatie niet aan de
verwachtingen voldoet. |k hoop en bid tot U dat de prestatie van
vanavond op zijn best mag zijn. Lieve Moeder, neem onze acties en
leid ons. U zei dat U er zou zijn — als ik maar ogen had om U te zien!

Wat ik op de 26e zag was bevredigend (het kan natuurlijk altijd beter) en ik
heb veel complimenten gehoord over de voorstelling van 2 december. Je
moet niet luisteren naar mensen die alleen maar weten hoe ze moeten
bekritiseren. Overdreven kritiek helpt niet om vooruitgang te boeken.

2 december 1961

Lieve moeder,

ik ben erg lui en ik mis de vurigheid en het doorzettings-
vermogen om door te gaan op het ingeslagen pad. Ik ben als een vlam
die door de wind wordt aangewakkerd en opstijgt, maar die dood of
stervend terugvalt zodra de wind gaat liggen. Waakzaam, daar moet ik
zijn. Maar hoe?

Alle psychologische kwaliteiten kunnen worden gecultiveerd, net als de
spieren zijn — door regelmatige, dagelijkse oefening. Wend je bovenal tot de
Goddelijke Kracht met een oprecht verlangen en smeek Haar om je te
bevrijden van uw beperkingen. Als je oprecht bent in je wil om vooruitgang te
boeken, zul je zeker vooruitgang boeken.

21 januari 1962

Lieve Moeder,

Ik was verrast toen ik zag dat dit nieuwe ritueel, "Sri Aurobindo
sharanam mama"®" werd geintroduceerd in de begraafplaats-
ceremonies. X staat in meditatie voor het lichaam en spreekt de zin "Sri
Aurobindo sharanam mama" uit, en de anderen, die rond het lichaam
staan, moeten deze na hem herhalen. Dit gebeurt honderd keer.
Persoonlijk vind ik deze ceremonie niet prettig. Ik vind hem gevoelloos.
Ik vind het niet prettig dat de naam van Sri Aurobindo zonder gevoel
wordt aangeroepen en tot een ritueel wordt gemaakt. Het is veel beter
om een van Uw gebeden te lezen en vervolgens de Goddelijke
Genade in stilte aan te roepen, ieder op zijn eigen manier, voor de
overledene zoals eerder werd gedaan. Dat is mijn mening.

51 Sri Aurobindo is mijn toevlucht

213



De ceremonie op zich is slechts van secundair belang. Het is slechts een
vorm en meer een kwestie van gewoonte dan wat dan ook.

Wat belangrijk is, is om in welke ceremonie men ook aanneemt, de
oprechte vurigheid en vurige aspiratie te brengen die leven geven aan elke
ceremonie, wat die ook mag zijn, en er toch niet van afhankelijk te zijn.

6 februari 1962

Lieve Moeder,

Sri Aurobindo zegt dat er vijfduizend jaar zijn verstreken sinds
de grote slag bij Kurukshetra werd uitgevochten. Maar de weldadige
invioed van Sri Krishna's politieke genie eindigde pas gisteren met
Rani Lakshmibai.®?> Daarna, om India en de wereld opnieuw te
beschermen, moest er een Purna Avatar®® komen. Deze Avatar zal de
Brahmatej°* wekken, die sluimerend is. Sri Aurobindo zegt ook dat het
pas in de Kaliyuga® is dat het Goddelijke zich volledig manifesteert,
omdat de mens in dit tijdperk in groot gevaar verkeert. En hier is hij! Hij
onthult zelf het grote geheim: het Goddelijke heeft zich volledig in India
gevestigd. Maar hij heeft de bescheidenheid om niet te zeggen dat
hijzelf deze manifestatie is!

Zij die het werk volbrengen, hebben niet de gewoonte om op te scheppen. Ze
houden hun energie voor de taak en laten de glorie van de resultaten over
aan de Eeuwige Heer.

6 maart 1962

*

Lieve Moeder,

Ik kan U dit zonder ijdelheid vertellen: ik ben veel beter dan
voorheen; maar desondanks ben ik ver, misschien heel ver, verwijderd
van het Ideaal dat U ons hebt gegeven. Dit ontmoedigt me niet, want ik
heb het volste vertrouwen in U.

Ja, je moet volhouden met moed en oprechtheid. Je zult zeker ooit slagen.
2 september 1962

Lieve Moeder,
We hebben met vrienden gesproken over het probleem en de
verschillende mogelijke methoden van lichamelijke opvoeding. Het

52 De Koningin van Jhansi, die in 1858 op het slagveld sneuvelde tijdens de strijd tegen Britse troepen.
53 Volledige of volmaakte Goddelijke incarnatie.

54 Kracht van de Geest.

55 De "IJzeren Eeuw" waarin we leven.

214



fundamentele probleem is dit: hoe kunnen we Een programma
opstellen dat iedereen tevredenstelt en zo effectief mogelijk is voor alle
leden? Zijn de toernooien noodzakelijk? Moet er helemaal geen dwang
zijn? En als er volledige vrijheid wordt gegeven, is het dan praktisch?
En zo verder. Het is een onderwerp waarvoor het niet makkelijk is om
een oplossing te vinden die voor iedereen bevredigend is, tenzij de
Moeder Zelf ingrijpt.

Het is onmogelijk. leder heeft zijn eigen smaak en temperament. Niets kan
zonder discipline — het hele leven is een discipline.
20 september 1962

Lieve Moeder,
Is het slecht om naar de bioscoop in de stad te gaan?

Voor degenen die yoga willen doen, is het heel slecht. Bovendien heb ik dit al
een behoorlijk aantal keren gezegd, en als je het niet weet, komt dat omdat je
het gemakkelijker vindt om het te vergeten.

27 september 1962

Lieve Moeder,

Er zitten te veel knelpunten in de immense organisatie van deze
Ashram. Wanneer komt de beloofde dag waarop er niets anders zal
zijn dan onvermengde harmonie, vreugde en vrede?

Als iedereen zich meer zou bekommeren om het corrigeren van zijn eigen
fouten dan om het bekritiseren van die van anderen, zou het werk sneller
gaan.

29 september 1962

Een beetje oprechte en regelmatige oefening is meer waard dan een hoop
kortstondige voornemens.
2 oktober 1962

Lieve Moeder,
Ik hoorde vanochtend dat X ernstig mishandeld is door Y. Ik vind het
helemaal niet eerlijk.

Je kunt alleen spreken over wat je met eigen ogen hebt gezien — het recht
geeft om te oordelen? Alleen de Heer ziet en weet — Hij alleen is de Waarheid.

215



Je zou de aforismen van Sri Aurobindo wat zorgvuldiger moeten

bestuderen. Het zou je genezen van het vellen van oordelen.
15 oktober 1962

Lieve Moeder,

Ik had een brief aan de Moeder geschreven met de vraag
waarom Zijj Haar darshan niet aan Z had gegeven. Maar nu ben ik
bang dat Moeder boos is over mijn lef om zo'n brief te schrijven. Want
het gaat me niets aan!

Ik heb je brief gelezen en ik was helemaal niet boos. Maar Z was helemaal

niet klaar voor een darshan.
19 oktober 1962

(Over een dreigement van China om het betwiste grensgebied in
Noord-Kasjmir en Noordoost-India te bezetten) Soms heb ik de indruk
dat onze leiders niet lijken te beschikken over de ruggengraat die
Kennedy aan de dag legde met zijn besluit over Cuba.

Dit soort opmerkingen is op dit moment volkomen misplaatst. Men mag nooit
iemand bekritiseren, tenzij men onomstotelijk heeft bewezen dat men het
onder dezelfde omstandigheden beter kan dan hij.
Voel je je in staat een ongeévenaarde premier van India te zijn? Ik
antwoord: "Zeker niet", en ik raad je aan te zwijgen en kalm te blijven.
24 oktober 1962

(Over een gebed voor Kali Puja)

Het is goed, mijn kinderen, maar bidden is niet genoeg; je moet ook

volhardend blijven.
26 oktober 1962

Lieve moeder,

In een gesprek met een vriend over ons programma voor
lichamelijke opvoeding en de talloze andere activiteiten die we hier
hebben, vroeg hij me: "Kun je mij een goed voorbeeld geven van zelfs
maar één persoon die aan zoveel activiteiten deelneemt en een
behoorlijk hoge standaard handhaaft — één enkele persoon in de hele
wereld?"

216



Vergeet niet — jullie allemaal die hier zijn — dat we iets willen verwezenlijken
wat nog niet op aarde bestaat; dus is het absurd om elders een voorbeeld te
zoeken van wat we willen doen.

Hij vertelde me ook dit: “Moeder zegt dat er volledige vrijheid en alle
mogelijkheden zijn voor degenen die begaafd zijn in een bepaald vak
en zich er volledig in willen verdiepen. Maar waar is die vrijheid om
bijvoorbeeld een geweldige muzikant?” Lieve Moeder, kunt u alstublieft
een paar woorden zeggen over deze vrijheid?

De vrijheid waar ik het over heb, is de vrijheid om de wil van de ziel te volgen,
niet alle grillen van het verstand en het vitale.

De vrijheid waar ik het over heb, is een strenge waarheid die ernaar
streeft alle zwakheden en verlangens van het lagere, onwetende wezen te
overwinnen.

De vrijheid waar ik het over heb, is de vrijheid om zich volledig en
zonder voorbehoud te wijden aan iemands hoogste, edelste, goddelijkste
aspiratie.

Wie van jullie volgt oprecht dit pad? Het is gemakkelijk te oordelen,
maar moeilijker te begrijpen, en nog veel moeilijker om te beseffen.

18 november 1962

(Over de inschatting van iemand door de kapitein)

Bedenk dat al deze individuele deugden en fouten slechts de bedrieglijke
schijn zijn van een groot spel van universele krachten dat men niet begrijpt.
5 januari 1963

(Over een vriend)

Vind je geluk en je vreugde in de Het is een feit van liefhebben, en het zal je
helpen bij je innerlijke vooruitgang; want als je oprecht bent, zul je op een dag
beseffen dat het het Goddelijke in haar is dat je liefhebt en dat de uiterlijke
persoon slechts een voorwendsel is.

27 januari 1963

Lieve Moeder,

Wat is het verschil tussen hier in mijn kamer mediteren en met
iedereen op de speelplaats mediteren?

Is het beter om daar te mediteren of hier in mijn kamer?

217



Mediteer waar je het beste mediteert — dat wil zeggen, waar je het stilst en
kalmst bent.
31 januari 1963

(Over een nare droom)

Ik noem dat mentale fermentatie. Zodra je wakkere bewustzijn in slaap valt of
je lichaam verlaat, beginnen de hersencellen die je niet de moeite hebt
genomen om tot rust te komen, onrustig te wiebelen en produceren ze wat
een droom wordt genoemd, maar het is niets meer dan een wanordelijke
activiteit. Het heeft geen betekenis en kan slechts één doel dienen: je bewust
maken van wat er in je hoofd omgaat.

19 maart 1963

Lieve Moeder,

Ik heb een bepaald bedrag ontvangen. |k wil het U aanbieden,
en als ik iets nodig heb, zal ik U erom vragen; Op die manier kunt U
beslissen wat nodig of het beste voor mij is. Maar mij wordt
aangeraden zoveel te houden als ik wil voor mijn persoonlijke
behoeften en de rest aan U te schenken. Anders zullen mensen
zeggen dat ik alles vraag wat ik wil, alleen maar omdat ik U een beetje
geld heb gegeven. Moeder, wat wilt U dat ik doe?

Doe wat je voelt — en je kunt er zeker van zijn dat wat je ook doet, mensen
altijd iets te zeggen zullen hebben.
Bovendien, wie is er volkomen onverschillig? Je moet je niet voordoen
als iemand die je niet bent. Het is beter om openhartig te zijn dan hypocriet.
12 april 1963

Lieve Moeder,
Is het juist om tot de Moeder te bidden voor kleine dingen en
zelfzuchtige winst?

Het hangt allemaal af van je standpunt. Het is heel goed mogelijk dat je krijgt

waar je om gebeden hebt. Maar voor spirituele vooruitgang is het schadelijk.
4 mei 1963

Lieve Moeder,
Wat is de ware betekenis van het huwelijk?

218



Het heeft nauwelijks enige ware betekenis — het is een sociale gewoonte voor
de instandhouding van de soort.
10 mei 1963

Lieve Moeder,
We zien tegenwoordig te veel films en ik zie niet hoe ze ons
opvoeden!

Als je de ware houding hebt, kan alles een kans zijn om te leren.

Hoe dan ook, deze overvioed zou je moeten doen begrijpen dat het
verlangen om films te zien, dat bij sommige mensen zo dwingend is, net zo
verderfelijk is als elk ander verlangen.

11 mei 1963

Lieve Moeder,

Elke keer dat ik een obstakel in mijn leven tegenkwam, elke
keer dat ik van enig geluk werd beroofd — een schijnbaar geluk —
kwam er onmiddellijk een troost om mijn psychologische pijn te
verdrijven. Want iets zegt me: "Alles wat gebeurt, gebeurt voor je eigen
goed en wordt gedaan door de Goddelijke Genade." Is het goed, is het
gezond om zo te denken?

Het is niet alleen juist, goed en gezond om zo te denken, maar het is ook een
absoluut onmisbare houding als je vooruitgang wilt boeken op het spirituele
pad. Sterker nog, het is de eerste stap zonder welke je helemaal niet vooruit
kunt komen. Daarom zeg ik altijd: "Wat je ook doet, doe je best en laat het
resultaat aan de Heer over; dan zal je hart vrede vinden."

13 mei 1963

Lieve Moeder,
Kunnen de lijnen van onze handen ons verleden, heden en
toekomst weerspiegelen?

Jazeker, voor iemand die kan zien, en X is zeer begaafd.
15 mei 1963

Lieve moeder,

Ik heb vaak gemerkt dat het werk dat we doen veel beter en
sneller gedaan wordt dan wanneer het door betaalde arbeiders gedaan
zou worden. Ik weet niet waarom!

219



Omdat je bewuster bent, of liever gezegd minder onbewust.
23 mei 1963

Lieve Moeder,
Meisjes zijn altijd in het nadeel: ze kunnen niet doen wat ze willen,
zoals jongens.

Waarom niet?
Er zijn honderden bewijzen van het tegendeel.
31 mei 1963

Lieve Moeder,
Wat is de beste relatie tussen twee mensen? Moeder en zoon? Broer,
vriend of geliefde, enz.?

Alle relaties zijn in principe goed en elke relatie drukt een vorm van het
Eeuwige uit. Maar elke relatie kan verdorven en slecht worden door de
egoistische onwaarheid van de menselijke natuur, die verhindert dat de
vibraties van liefde zich in hun zuiverheid manifesteren.

4 juni 1963

Lieve Moeder,

Over de held van de film Reach for the Sky zei ik dat niets hem
ooit zou kunnen ontmoedigen. Want zelfs nadat hij beide benen had
verloren bij een ongeluk, zwoer hij dat hij zijn carriere als piloot zou
voortzetten. Hij is een man met een fantastische vitaliteit, vol energie...

Dat is precies de vastberadenheid die je moet hebben om de yoga van
integrale perfectie te beoefenen.
7 juni 1963

Lieve Moeder,

Er zijn momenten dat ik het gevoel heb dat het beter zou zijn om
stil te zitten in plaats van te lezen of iets anders te doen. Maar ik ben
bang om tijd te verspillen. Wat moet ik doen?

Het hangt allemaal af van de kwaliteit van de stilte — als het een stralende
stilte is, vol kracht en bewuste concentratie, is het goed. Als het een
tamasische en onbewuste stilte is, is het schadelijk.

10 juni 1963

220



Lieve Moeder,
Na lange tijd had ik een prachtige droom waarin ik de Moeder
zag en Haar Zegeningen ontving.

Het is geen droom, maar het resultaat van de voorafgaande meditatie en van
jouw streven.
12 juni 1963

Lieve Moeder,

Ik heb te veel "grijize" materie in mijn hoofd, wat me ervan
weerhoudt helder te denken en nieuwe ideeén snel te begrijpen. Hoe
kan ik me hiervan bevrijden?

Door veel te studeren, door veel te reflecteren, door intellectuele oefeningen
te doen. Formuleer bijvoorbeeld een algemeen idee duidelijk, formuleer
vervolgens het tegenovergestelde idee en zoek vervolgens naar de synthese
van beide — dat wil zeggen, vind een derde idee dat de andere twee
harmoniseert.

25 juni 1963

(Over het lezen van romans)

Waarom lees je romans? Het is een stomme bezigheid en tijdverspilling. Het
is zeker een van de redenen waarom je hersenen nog steeds in de war zijn
en niet helder genoeg zijn.

27 juni 1963

Lieve Moeder,

De mens is zo zwak dat hij zelfs beinvioed wordt door de wind
die om hem heen waait, door een boek dat hij leest of een schilderij dat
hij ziet. Hij is het meest kwetsbaar.

Dat gebeurt wanneer hij er niet voor gezorgd heeft zijn bewustzijn te
organiseren rond het psychische centrum, dat de Waarheid van zijn wezen is.
28 juni 1963

Lieve Moeder,
De meeste mensen hier citeren de Moeder voor hun eigen
gemak.

221



Voordat je anderen bekritiseert, kun je er beter zeker van zijn dat je zelf
volkomen oprecht bent.
30 juni 1963

Lieve Moeder,

Een paar dagen geleden merkte ik iets heel vreemds op bij de
kinderen van Groep A2: de jongens willen niet met de meisjes
samenwerken; ze willen zelfs niet naast elkaar staan. Ze kunnen niet
samenwerken. Hoe is dit idee van verschillen bij deze kleine kinderen
van amper elf jaar oud terechtgekomen! Het is vreemd.

Het is atavistisch en komt voort uit het onderbewustzijn.

Dit instinct is gebaseerd op zowel mannelijke trots, het dwaze idee van
superioriteit, als op de nog dwazere angst voor het idee dat de vrouw een
gevaarlijk wezen is dat je tot zonde verleidt. Bij kinderen is dit allemaal nog
steeds onbewust, maar het beinvloedt hun gedrag.

3juli 1963

Lieve Moeder,

Ik heb een sensatie veroorzaakt met mijn nieuwe kleren! Een
blauwe short en een grijs shirt. X was geschokt toen hij me zo gekleed
zag.

Wat moeten mensen toch frivool en oppervlakkig zijn om waarde te hechten
aan zulke dingen!! Maar toch, als je die kleren droeg in je hoedanigheid als
begeleider, deed je iets verkeerds, want de begeleiders hebben een uniform
dat ze moeten dragen wanneer ze als kapitein optreden.

4 juli 1963

Lieve Moeder,

Er zijn momenten waarop je een soort leegte van binnen voelt;
Jje bent terneergeslagen en eenzaam — het is omdat je geliefd wilt
worden.

Of beter nog, het is omdat je ontwaakt tot de behoefte om je ziel te kennen en

je te verenigen met het Goddelijke.
5 juli 1963

222



Lieve Moeder,

Ik ga elke dag zitten om te mediteren, maar ik ben bang dat
deze tien minuten meditatie slechts een mechanisme voor me is
geworden. Ik wil een dynamische meditatie, maar hoe kan ik die krijgen?

Word oprecht.
6 juli 1963

Lieve Moeder,

Deze schepping heeft een doel — is het daarom mogelijk dat
zelfs het meest "onbeduidende"” individu hier op aarde gekomen is om
een missie te vervullen? Dat is niet mijn idee — wat doen bedelaars en
dat soort mensen?

Wie zei dat? En over welke "missie" heb je het? De schepping is één geheel
dat als een totaliteit voortschrijdt naar zijn ene doel — het Goddelijke — door

een collectieve evolutie die continu en eindeloos is.
7 juli 1963

Lieve Moeder,

Ik heb gehoord dat U ergens hebt geschreven dat elke persoon
hier in de Ashram een specifieke menselijke moeilijkheid
vertegenwoordigt, en dat deze moeilijkheid in hem overwonnen en
getransformeerd zal worden tijdens zijn leven.%®

Ik heb dit nooit gezegd.

De dingen zijn niet zo eenvoudig als het verstand denkt en zelfs wenst
om het probleem te vereenvoudigen.

Er is een bijna oneindige verscheidenheid aan schakeringen en
combinaties van karakters, en hoewel er categorieén van zeer gelijkende
typen zijn, zijn geen twee gevallen identiek. Men is zich alleen bewust van zijn
moeilijkheden voor zover men ze kan veranderen en op het moment dat men

de verandering kan bewerkstelligen.
8juli 1963

Lieve Moeder,

Plotseling voel ik me heel gelukkig, mijn hart is vervuld van een
onuitsprekelijke vreugde, maar deze ervaring duurt niet erg lang. Ik heb
vaak geprobeerd de oorzaak van deze viuchtige vreugde te observeren
en te achterhalen, maar tevergeefs.

% De Moeder onderstreepte de zin "tijdens zijn leven".

223



Omdat je de oorzaak buiten je zoekt, om je heen, terwijl die in jezelf zit.
11 juli 1963

Lieve Moeder,

U hebt uitgelegd dat deze scheiding tussen meisjes en jongens
atavistisch is, maar de vraag blijft wat wij, kapiteins, eraan moeten
doen. Persoonlijk denk ik dat het beter is om je ogen ervoor te sluiten,
maar er zijn anderen die er de voorkeur aan geven advies te geven of
zelfs te schelden. |k denk dat je door je ogen ervoor te sluiten, het
belang van het probleem minimaliseert, en daardoor dit idee van
verschil tussen meisjes en jongens minder opvallend zal zijn. Wat vindt
u?

Je kunt geen algemene regel opstellen; alles hangt af van het geval en de
gelegenheid. Beide methoden hebben hun goede en slechte punten, hun
voor- en nadelen. Voor de begeleiders is het belangrijkste om tact en
voldoende innerlijke waarneming te hebben om in te grijpen wanneer nodig of
de ogen te sluiten wanneer het beter is om niet te zien.

15 juli 1963

Lieve Moeder,

Wat bedoelt U met "een onwetende welwillendheid en een luie
energie"?

(1) Welwillendheid betekent altiid het goede willen doen. Het enige ware
"goede" is de wil van de Allerhoogste Heer. Weet je wat de wil van de Heer is,
altijd, op elk moment en in alle omstandigheden? Nee, dus je weet niet wat
"goed" is — daarom: onwetende welwillendheid.

(2) Energie is van nature onuitputtelijk, onfeilbaar en onvermoeibaar. Ben je
nooit moe? Ja, heel vaak — daarom: luie energie.
17 juli 1963

Lieve Moeder,

Zou het niet beter zijn om hier een basisdiscipline te hebben in
plaats van zoveel vrijheid, een vrijheid waar we niet van kunnen
profiteren?

Je zegt dit, maar je bent een van degenen die (althans in gedachten) in
opstand komen tegen de geringe discipline die wordt gevraagd wanneer het
absoluut onmisbaar is, zoals bijvoorbeeld bij lichamelijke opvoeding.

21 juli 1963

224



Moeder,

Waarom aarzel ik om U om geld te vragen? Wat weerhoudt me
ervan om dat te doen? Ben ik nog steeds niet vertrouwd genoeg met U,
of is er een andere reden? Ik begrijp het zelf niet.

Het is waarschijnlijk een soort innerlijke discretie; Het is eerder een goed
teken, want dit soort discretie komt voort uit het psychische bewustzijn dat
liever geeft dan vraagt.

24 juli 1963

Lieve moeder,
Ik heb nog steeds geen vertrouwen in mijn werk. |k ben te
verlegen. Ik denk dat je om vooruit te komen wat durver moet zijn.

Je moet niet moediger zijn, maar volhardend en volhardend.
27 juli 1963

Lieve Moeder,

X vertelde ons het favoriete verhaal van Dr. Y, de
wiskundeleraar: "Een beeldhouwer was bezig met een blok steen in de
buurt van een dorp. Een voor een verzamelden de dorpelingen zich
rond de beeldhouwer, nieuwsgierig om te zien waarom hij de steen aan
het breken was. Na veel werk was het werk voltooid en kwam er een
meesterwerk tevoorschijn — een dansende godin in plaats van een blok
steen stond daar voor de beeldhouwer. Alle dorpelingen om hem heen
die hem hadden zien werken, waren verbaasd en verwonderden zich
over de prachtige figuur die uit de steen tevoorschijn was gekomen.
Dus vroegen ze de beeldhouwer: "Hoe wist je dat deze figuur in de
steen zat?"

De vraag is bewonderenswaardig — en als de beeldhouwer geestig was
geweest, zou hij hebben geantwoord: "Omdat ik het erin zag."
11 augustus 1963

Lieve moeder,
Uw opmerkingen amuseren me vaak.

Je zou er beter aan doen je best te doen om ze te begrijpen, want achter de

woorden schuilt altijd iets diepzinnigs om te begrijpen.
12 augustus 1963

225



Lieve moeder,

Vanmorgen zag ik een man met uitstekende ribben, diep
ingevallen heupen en verwrongen benen. Het was een zielig gezicht.
Je vraagt je af waarom God al deze misvormingen in de natuur heeft
gemaakt. Het enige antwoord — dat niets antwoordt — is dat het "het
spel van het Goddelijke" is. Het is onbegrijpelijk.

Dat is een gemakkelijk antwoord dat men geeft wanneer men de moeite niet
wil of kan nemen om het te begrijpen.
Maar als men boven de individuele mentaliteit uitstijgt en het
bewustzijn van Eenheid binnengaat, dan kan men het begrijpen.
18 augustus 1963

Lieve Moeder,
Wat betekent "Yoga" en hoeveel van ons beoefenen het?

Waarom stel je mij deze vraag? Allen die hier zijn, zouden op zijn minst
moeten weten wat yoga betekent — wat het beoefenen ervan betreft, dat is
een andere zaak!...

19 augustus 1963

Lieve Moeder,

Ik voel me ellendig omdat ik de Moeder om wierook heb
gevraagd. Het zou veel beter zijn om het op de markt te kopen, want
Zij houdt er niet van dat haar kinderen bedelen.

Mij iets vragen is geen bedelen en je mag dat doen wanneer u echt iets nodig
hebt. Maar tegelijkertijd moet je bereid zijn om het niet te ontvangen en niet
boos te worden als ik het niet geef. In dit geval zei ik dat je wierook zou
moeten krijgen, maar ik weet niet zeker of dat is gebeurd. Het is X die het
bewaart en je moet hem erom vragen.

22 augustus 1963

Lieve Moeder,

Onze leraar Y hield ons een toespraak op een ernstige en
veelbetekenende toon: "Wees voorbereid op zware beproevingen, we
staan aan de vooravond van iets heel moeilijks en gevaatrlijks." Maar hij
legde het niet uit.

226



Het is jammer dat hij zijn gedachte niet heeft uitgelegd, want ik weet niet wat
hij wilde zeggen — waarschijnlijk wilde hij jullie waarschuwen voor jullie
luchthartigheid, jullie onverschillige houding, jullie zorgeloosheid en laksheid.

Jullie jonge mensen hier hebben allemaal een heel gemakkelijk leven
gehad, en in plaats van daarvan te profiteren om jullie inspanningen te
concentreren op spirituele vooruitgang, hebben jullie zoveel mogelijk genoten
zonder al te veel schandalen te veroorzaken, en jullie waakzaamheid is in
slaap gesust.

Y sprak waarschijnlijk zoals hij deed om die weer wakker te maken.

27 augustus 1963

(Over iemands observaties over het karakter van de kapitein)

Alles wat mensen zeggen is van weinig belang, omdat menselijke oordelen
altijd partijdig en daarom onwetend zijn.

Om jezelf te kennen, moet je jezelf bekijken met een hoger en dieper
bewustziin dat de ware oorzaken van reacties en gevoelens kan
onderscheiden.

Een oppervlakkige observatie helpt niet. En zolang je niet in contact
staat met je psychische wezen, zou het beter zijn om er altijd naar te streven
om het zo goed mogelijk te doen en zo goed mogelijk te zijn, in plaats van je
tijd te verdoen met nutteloze analyses.

12 september 1963

(Wat betreft X, die haar tegenslagen aan de kapitein vertelde en
zichzelf de schuld gaf van al haar problemen) Om haar te troosten,
vertelde ik haar dat jezelf de schuld geven misschien niet altijd heilig of
gezond was.

Het is X die spiritueel gelijk heeft en jij die ongelik heeft met een
oppervlakkige en onwetende zogenaamde "reden".

Wanneer er iets misgaat, moet je altijld de reden in jezelf vinden, niet
oppervlakkig maar diep in jezelf, en niet om nutteloos over de fout te klagen,
maar om die te genezen door de almachtige kracht van het Goddelijke te hulp
te roepen.

Om mezelf duidelijk te maken, wil ik eraan toevoegen dat het niet aan
haar schuld ligt dat hij onstandvastig en wispelturig is — het is zijn aard om zo
te zijn en hij handelt volgens zijn aard — maar als zij lijdt en ongelukkig is door
wat hij doet, dan is het haar eigen schuld, want het betekent dat haar eigen
gevoel besmet is met egoisme. Het is dit egoisme dat ze moet overwinnen,
en zodra ze dat doet, zal ze niet langer lijden.

17 september 1963

227



Lieve Moeder,
Ik heb weer een uitnodiging voor het diner ontvangen. Je kunt
toch niet weigeren als je uitgenodigd wordt?

Nee, tenzij er serieuze redenen voor zijn. Ik heb het niet over de uiterlijke
handeling — of je nu hier of daar eet, komt op hetzelfde neer — ik heb het over
de innerlijke houding, over het buitensporige belang dat je aan eten hecht, en
over hebzucht.

21 september 1963

Lieve Moeder,

Als ik mijn hele leven en de omstandigheden ervan bekijk, ben
ik heel gelukkig, maar ik ben niet tevreden. Vaak ben ik verzonken in
een ondraaglijke melancholie. Wat moet ik doen?

Waar geluk hangt niet af van de externe omstandigheden van het leven. Men
kan waar geluk alleen bereiken en behouden door zijn psychische wezen te
ontdekken en zich ermee te verenigen.

22 september 1963

Lieve Moeder,
Ik denk vaak aan een gedicht van Francis Thompson en het refrein:
"Want hoewel ik Zijn liefde kende die mij volgde,
was ik toch zeer bevreesd
dat ik, door Hem te hebben, niets anders moest hebben."
Dat is onze ziekte!

Ja, dat is wat Sri Aurobindo vaak heeft geschreven: de mens klampt zich vast
aan zijn ellende, zijn kleinzieligheid, zijn zwakheid, zijn onwetendheid en zijn
beperkingen — daarom verandert hij niet.

24 september 1963

Lieve Moeder,
Ik ben niet goed voorbereid op de voorstelling van 1 december,*” en
bovendien voel ik me helemaal niet enthousiast.

Vanaf het moment dat men besloten heeft iets te doen en geaccepteerd heeft
moet men het zo goed mogelijk doen.

Men kan in alles een kans vinden om vooruitgang te boeken in
bewustzijn en zelfbeheersing. En deze inspanning om vooruitgang te boeken,
maakt het meteen interessant, wat het ook is.

26 september 1963

57 Het jaarlijkse culturele programma.

228



Lieve Moeder,

In Aforisme 172 heeft Sri Aurobindo gezegd: "Wet die in vrijheid
wordt losgelaten, is de bevrijder."® Wat betekent dat? Hoe kan wet in
vrijheid worden losgelaten? Onder wet verstaan we iets dat vast en
vastligt. Of is het een flexibiliteit die vereist is, in tegenstelling tot
rigiditeit: wet die vrij is om zich aan de omstandigheden aan te passen?

Het spijt me je te moeten zeggen dat je absoluut niets hebt begrepen van wat
Sri Aurobindo heeft geschreven — want je hebt geprobeerd het te begrijpen
met je oppervlakkige verstand, terwijl wat Sri Aurobindo heeft gezegd
voortkomt uit het hoogste intellectuele licht, ver boven het verstand. Het enige
wat ik u kan vertellen, wat je misschien op het juiste spoor zet, is dat achter
de wet een geest van orde en organisatie schuilgaat. Maar de wet zelf is iets
dat vaststaat en daarom in strijd met de hoogste waarheid. Als diezelfde
geest van orde en organisatie ten dienste wordt gesteld van de vrijheid, kan
het een middel worden om bevrijding te bereiken, dat wil zeggen, vereniging
met de Waarheid.

29 september 1963

Lieve Moeder,

Sri Aurobindo schrijft in een van zijn aforismen: "Degenen die
tekortschieten in de vrije, volledige en intelligente naleving van een
zelfopgelegde wet, moeten onderworpen worden aan de wil van
anderen."™® Moeder, ik ben er één van. Wilt u me opnemen en
disciplineren?

Mijn kind, dat is precies wat ik al een hele tijd probeer te doen, vooral sinds ik
je notitieboekje heb ontvangen en gecorrigeerd.

Met dat doel voor discipline heb ik je gevraagd om één enkele zin per
dag te schrijven — het hoefde niet lang te zijn, maar het had helaas foutloos
moeten zijn!

% "De wet kan de wereld niet redden, daarom zijn de voorschriften van Mozes dood voor de mensheid,
en de Shastra van de brahmanen is corrupt en stervende. De wet die in vrijheid wordt gebracht, is de
bevrijder. Niet de pandit, maar de yogi, niet het monnikendom, maar de innerlijke verzaking van
verlangen, onwetendheid en egoisme."

Gedachten en aforismen, in SABCL, deel 17, p. 100.

5 Gedachten en Aforismen, in SABCL, deel 17, p. 99.

229



Tot nu toe is het me nauwelijks gelukt — je zinnen zijn vaak lang en
onduidelijk, andere zijn kort, maar bevatten allemaal fouten en vaak, heel
vaak, dezelfde fouten in geslacht, congruentie en vervoeging die ik al vaak
heb gecorrigeerd.

Je zou denken dat zelfs als je je notitieboekje leest wanneer ik het je
teruggeef, je het niet bestudeert en probeert te gebruiken als middel om
vooruitgang te boeken.

Je leven disciplineren is niet gemakkelijk, zelfs niet voor degenen die
sterk, streng voor jezelf, moedig en volhardend zijn.

Maar voordat je probeert je hele leven te disciplineren, zou je op zijn
minst één activiteit moeten proberen te disciplineren en volhouden tot je
succes hebt.

13 oktober 1963

Lieve Moeder,
Ik heb de slechte gewoonte ontwikkeld om bijna altijd overal te
laat te komen.

Er is geen gewoonte die niet veranderd kan worden.
14 oktober 1963

Lieve Moeder,

Het lijkt erop dat er een lijst met boeken (Engelse klassiekers)
naar U is gestuurd ter goedkeuring, maar dat U alleen de werken van
de Moeder en Sri Aurobindo wilt laten lezen. U hebt zelfs opgemerkt
dat het lezen van deze oude klassiekers het bewustzijnsniveau
verlaagt.

Moeder, raadt u dit alleen aan voor degenen die yoga
beoefenen of voor iedereen?

Ten eerste klopt wat er is gemeld niet. Ten tweede is het advies aangepast
aan elk geval en kan het geen algemene regel zijn.
12 november 1963

(Geschreven door de Moeder aan het begin van een notitieboekje met
citaten uit Sri Aurobindo's Savitri)

Enkele fragmenten uit Savitri, dat prachtige profetische gedicht dat de gids

van de mensheid zal zijn naar haar toekomstige vervulling.
27 november 1963

230



Lieve Moeder,
Ik ben erg onregelmatig in mijn studies; ik weet niet wat ik moet
doen.

Schud je "tamas" een beetje van je af - anders word je een domkop!
27 december 1963

Lieve Moeder,

Het geduld om je in te spannen raakt op. Ik voel me tevreden.
Maar de tijd verstrijkt zo snel dat je het gevoel hebt dat je niet het
maximale hebt gehaald uit wat ons gegeven is.

Dat bewijst dat het leven hier te gemakkelijk is en dat jullie voor het grootste
deel te tamasisch zijn om je in te spannen, tenzij je wordt aangespoord door
de moeilijkheden van het gewone leven. Alleen een zeer vurige aspiratie kan
deze dodelijke toestand verhelpen. Maar de aspiratie is afwezig en je ziel
slaapt!

2 januari 1964

1964
Bonne Année
Ik hoop dat dit nieuwe jaar de herontwaking van je ziel en de ontwaking in je
bewustzijn van een wil tot vooruitgang zal zien.
3 januari 1964

Ik heb je notitieboekje bewaard in de hoop tijd te vinden om het te lezen en te
corrigeren. Maar de weken verstrijken en ik zie dat het onmogelijk is. Ik stuur
het je daarom terug zonder het gelezen te hebben, en ik vraag je het niet
opnieuw te sturen totdat ik het opnieuw kan bekijken. Ga door met je vertaling
van de Aforismen; ik zal je er te zijner tijd meer sturen ter correctie.
Mijn zegeningen zijn altijd met je.
17 februari 1964

Lieve Moeder,

Je hebt me gezegend dat ik geboren mag worden in het ware
leven, maar wat zijn de voorwaarden om in dat leven geboren te
worden en hoe kunnen die vervuld worden?

De eerste voorwaarde is om te besluiten niet langer voor jezelf te leven,
maar uitsluitend voor het Goddelijke te leven.

231



Uiteraard moet dit besluit elke dag hernieuwd worden en geuit
worden in een constante en effectieve wil.
29 april 1964

Lieve Moeder,

"Niet voor zichzelf leven" is begrijpelijk en men kan proberen het
in praktijk te brengen; maar wat betekent leven "uitsluitend voor het
Goddelijke" precies? Voor mij is het slechts een idee dat mechanisch
door het deken wordt herhaald; maar, Moeder, wat kan men doen om
het te realiseren?

Leven voor het Goddelijke betekent alles wat men nodig heeft aan het
Goddelijke schenken zonder een persoonlijk resultaat te verlangen van wat
men doet. Zeker in het begin, wanneer het Goddelijke slechts een woord of
hooguit een idee is en geen ervaring, blijft het geheel puur mentaal. Maar als
men zich oprecht en herhaaldelijk inspant, komt op een dag de ervaring en
voelt men dat de schenking wordt gedaan aan iets reéels, tastbaars,
concreets en heilzaams. Hoe oprechter en ijveriger men is, hoe eerder de
ervaring komt en hoe langer ze blijft.
Voor iedereen verschilt de weg in details, maar oprechtheid en
doorzettingsvermogen zijn voor iedereen even onmisbaar.
6 mei 1964

Lieve Moeder,

Zou het mogelijk zijn om een elektrische ventilator te hebben? X
beloofde me er drie jaar geleden een, maar nu raadt hijf me aan het
aan u te vragen.

Je hebt er misschien een als die er is, of als je er een kunt vinden. Maar denk
je dat het je zal helpen het Goddelijke te vinden?
7 mei 1964

Lieve Moeder,

Wat betreft de ventilator, ik denk niet dat het me zal helpen het
Goddelijke te vinden, maar is het een obstakel? Als u denkt dat het
beter voor me is om hem niet te hebben, prima, dan accepteer ik je
beslissing zonder te klagen.

Wat een obstakel is voor het spirituele leven, is belang hechten aan materieel
comfort en je verlangens als behoeften beschouwen — met andere woorden,
zelfbedrog. Nu, als je een ventilator hebt en hem wilt gebruiken, kun je het
doen, wetende dat het je op geen enkele manier zal helpen vooruitgang te
boeken — dat het je lichaam alleen maar de illusie geeft dat het zich meer op
Zijn gemak voelt.

232



Deze dingen zouden geen belang moeten hebben in het leven.
13 mei 1964

Lieve Moeder,

Men is vaak bang om iets nieuws te doen,; het lichaam weigert
om op een nieuwe manier te handelen, zoals het proberen van een
nieuwe gymnastiekfiguur of een andere duiktechniek. Waar gebeurt dit?
Komt angst vandaan? Hoe kom je ervan af? En nogmaals, hoe kun je
anderen daartoe aanmoedigen?

Het lichaam is bang voor alles wat nieuw is, omdat de basis ervan inertie,
tamas is; het is het vitale dat een dominante toon brengt rajas, activiteit.
Daarom dwingt de indringing van het vitale in de vorm van ambitie, wedijver
en ijdelheid het lichaam in het algemeen om tamas van zich af te schudden
en de nodige inspanning te leveren om vooruitgang te boeken.

Natuurlijk kunnen degenen bij wie het denken dominant is, hun lichaam
de les lezen en het alle nodige redenen geven om haar angst te overwinnen.

De beste manier voor iedereen is zichzelf over te geven aan het
Goddelijke en te vertrouwen op Zijn oneindige Genade.

13 mei 1964

Lieve Moeder,

Zelfbedrog heeft duizend gezichten en duizend manieren om
zich in ons te vermommen. Hoe kan men het ontdekken en ervanaf
komen?

Het is een lange, langzame taak die alleen volbracht kan worden met
volmaakte oprechtheid. Men moet zeer oplettend zijn, altijd op zijn hoede,
naar al je emotionele bewegingen en vitale reacties kijken, nooit je ogen
sluiten door toe te geven aan je eigen zwakheden, en betrap jezelf elke keer
dat je een fout maakt, zelfs een kleine.
Als je volhardt, wordt dit heel interessant en steeds gemakkelijker.
20 mei 1964

Lieve Moeder,
Wat is het verschil tussen plezier, vreugde, geluk, extase en
Ananda? Kunnen we het een vinden in de anderen?

Ananda behoort toe aan de Allerhoogste Heer.
Extase behoort toe aan de volmaakte yogi.
Vreugde behoort toe aan de mens zonder verlangen.
Plezier is binnen het bereik van alle levende wezens, maar met de
onvermijdelijke begeleiding van lijden.
27 mei 1964

233



Lieve Moeder,

Uw antwoorden van vorige week waren zeer succesvol. Is een
volmaakte yogi niet geidentificeerd met de Allerhoogste Heer? Is een
mens zonder verlangen niet een oprechte sadhak?

Mijn antwoorden worden gegeven om je denken te openen en je, beetje bij
beetje, je huidige mentale grenzen te laten overschrijden.

De Allerhoogste Heer kan zijn Ananda geven aan wie Hij wil en zoals
Hij wil.

Een sadhak is iemand die een yogadiscipline heeft gekozen en die
beoefent. Er zijn mannen zonder verlangens die niets van yoga nastreven.

Verruim je denken — het is hard nodig!

3 juni 1964

(Over liefde) Hoe kan men deze menselijke liefde richten op de ideale
liefde, de ware liefde?

Er is maar één ware liefde - het is de Goddelijke Liefde; alle andere liefdes
zijn verminderingen, beperkingen en misvormingen van die Liefde. Zelfs de
liefde van de bhakta voor zijn God is een vermindering en wordt vaak besmet
met egoisme. Maar omdat men van nature geneigd is te worden zoals wat
men liefheeft, begint de bhakta, als hij oprecht is, te worden zoals het
Goddelijke dat hij aanbidt, en zo wordt zijn liefde steeds zuiverder. Het
aanbidden van het Goddelijke in degene van wie men houdt, wordt vaak als
oplossing voorgesteld, maar als iemands hart en gedachten niet heel zuiver
zijn, kan het leiden tot betreurenswaardige vernederingen.

Het lijkt erop dat in jouw situatie de beste oplossing zou zijn’om jullie
wederzijdse gehechtheid te gebruiken om jullie inspanningen te verenigen in
een gezamenlijk en gezamenlijk streven om het Goddelijke te bereiken, en in
volmaakte oprechtheid elkaar zoveel mogelijk te laten brengen wat de ander
nodig heeft om dat doel te bereiken.

10 juni 1964

Lieve Moeder,
Hoe kun je de behoefte van de ander kennen en hem helpen?

Ik had het niet over externe zaken en mentale vermogens! Ware liefde zit in
de ziel (al het andere is vitale aantrekkingskracht of mentale en fysieke
gehechtheid, niets anders) en de ziel (het psychische wezen) weet instinctief
wat de ander nodig heeft om te ontvangen en is altijd bereid om het hem te
geven.

234



17 juni 1964

Lieve Moeder,

Komt het doordat we zelf tekortkomingen hebben? dat we ze
niet bij anderen kunnen verdragen? Wat is de oorzaak van de schok
die we voelen?

Ja, over het algemeen zijn het de tekortkomingen die je in jezelf hebt die je
het meest schokkend vindt bij anderen.
Later ga je begrijpen dat anderen een spiegel zijn die het beeld
weerspiegelen van wie je bent.
24 juni 1964

Lieve Moeder,

Net zoals er tastbare en concrete lichaamsoefeningen en
disciplines zijn voor fysieke ontwikkeling, is er dan niet iets tastbaars
en concreets voor de vooruitgang van de ziel en het bewustzijn?

Sinds de oudste tijden heeft elk yogasysteem zijn eigen discipline ontwikkeld,
tot in alle details. Dat alles kan bestudeerd, geleerd en beoefend worden.
Maar volgens de leer van Sri Aurobindo heeft elk van deze oefeningen zijn
beperkingen en levert het slechts een gedeeltelijk resultaat op. Daarom
adviseert hij degenen die de integrale yoga willen volgen om hun eigen
discipline te vinden, gebaseerd op de oude kennis, maar aangepast aan de
behoeften en de conditie van elk individu.

1juli 1964

Lieve Moeder,

Ik dacht dat ziekte voortkwam uit een onzuiverheid of zwakte in
het wezen, maar wat betekent deze epidemie in de Ashram? Zelfs X
was een slachtoffer. Waar komt deze epidemie vandaan?

Een epidemie is een collectieve ziekte en komt voort uit een collectieve
onzuiverheid. De Ashram als geheel is duidelijk ver verwijderd van wat het
zou moeten zijn om opgewassen te zijn tegen haar taak en de wereld het
voorbeeld te geven van een totale toewijding aan het Goddelijke Werk en de
voorbereiding op de toekomst. De vormen van ziekte variéren afhankelijk van
de toestand van ieder mens en zijn band met het geheel.

8juli 1964

235



Lieve Moeder,

Ik probeer me te concentreren op mijn hart en diep van binnen
te komen, zoals U mij hebt aangeraden, maar tevergeefs. Het enige
resultaat is dat ik hoofdpijn krijg, een soort duizeligheid, maar zodra ik
mijn ogen open, wordt alles weer normaal. Wat moet ik doen?

Dit betekent dat je nog niet klaar bent voor een spirituele discipline en dat je
moet wachten tot het leven je wat meer heeft gevormd en je psychische
bewustzijn ontwaakt uit de slaap waarin het ligt.

15 juli 1964

Lieve Moeder,

Totdat ik klaar ben voor een spirituele discipline, wat moet ik
dan doen, behalve ernaar streven dat de Moeder mij uit de slaap haalt
en mijn psychische bewustzijn wekt?

Om je intelligentie te ontwikkelen, lees de leringen van Sri Aurobindo
regelmatig en zeer aandachtig. Om je vitaliteit te ontwikkelen en te beheersen,
observeer je bewegingen en reacties zorgvuldig met de wil om verlangens te
overwinnen en streef ernaar je psychische wezen te vinden en je ermee te
verenigen. Ga fysiek door met wat je doet, ontwikkel en beheers je lichaam
methodisch, maak jezelf nuttig door te werken op de Playground en op je
werk, en probeer het zo onbaatzuchtig mogelijk te doen.
Als je oprecht en nauwgezet eerlijk bent, is mijn hulp zeker bij je en zul
je je daar op een dag bewust van worden.
22 juli 1964

Lieve moeder,

Wanneer een vreemdeling ons vraagt wat de Sri Aurobindo
Ashram is, hoe kunnen we hem dan een antwoord geven dat zowel
kort als correct is?

De Ashram is de bakermat van een nieuwe wereld, van de schepping van
morgen.
En als er andere vragen aan u worden gesteld, is het enige antwoord
dat wij kunnen geven: u moet de boeken lezen en de leer bestuderen.
29 juli 1964

Lieve Moeder,
Zijn er werkelijk tragedies in het leven, aangezien alles naar het
Goddelijke leidt?

236



Het zijn tragedies voor degenen die ze tragisch opvatten — de overgrote
meerderheid van de mensen.
Men moet leven in het bewustzijn van de Goddelijke Eenheid en de
genade achter alles zien.
5 augustus 1964

Lieve moeder,

Mensen zeggen vaak dat ons voedsel niet voldoende vitaminen
en eiwitten bevat. De artsen beweren dat dit de reden is waarom we
zoveel fysiek en lichamelijk lijden hebben.° Is het werkelijk de oorzaak?
Speelt voedsel zo'n belangrijke rol in het leven?

Voor degenen wier bewustzijn in het lichaam is gericht, die leven voor het
lichaam, de verlangens en bevredigingen ervan, voor wie de waarheid begint
en eindigt met het lichaam, is het duidelijk dat voedsel van kapitaal belang is,
omdat zij leven om te eten.

Artsen willen de verantwoordelijkheid voor hun incompetentie om te
genezen altijd afschuiven op de externe levensomstandigheden.

Als men de waarheid van het probleem wil zien, is het dit: alleen een
verlicht lichaam, evenwichtig en vrij van alle vitale verlangens en verlangens
mentale vooroordelen, is in staat te weten wat het nodig heeft met betrekking
tot hoeveelheid en soort voedsel — en het is zo uitzonderlijk om zo'n lichaam
te vinden dat we er niet over hoeven te praten.

Afgezien daarvan moet men handelen naar het beste en er niet te veel
belang aan hechten.

Laat degenen die vertrouwen hebben in artsen doen wat zij adviseren
en Kijk of het hen helpt om minder te lijden!

12 augustus 1964

Lieve Moeder,

Er zijn momenten dat ik al mijn activiteiten — de speeltuin, de
band, studeren, enz. — wil opgeven en al mijn tijd aan mijn werk wil
besteden. Maar mijn logica werkt niet accepteer dit. Waar komt dit idee
vandaan en waarom?

In dit geval klopt jouw logica. In de uiterlijke natuur is er vaak een tamasische
neiging om de levensomstandigheden te vereenvoudigen om de moeite te
vermijden om ingewikkelder omstandigheden te organiseren. Maar wanneer
men vooruitgang wil boeken in de integraliteit van het bestaan, is deze
vereenvoudiging nauwelijks aan te raden.

19 augustus 1964

60 Naast deze zin schreef de Moeder: "Zoveel zelfs???”

237



Lieve Moeder,

Wat is de meest effectieve manier om verlangens en
gehechtheden te overwinnen: ze allemaal in één keer af te snijden,
zelfs met het risico ze te laten mislukken, of langzaam en zeker
vooruitgaan door ze zorgvuldig één voor één te elimineren?

Beide methoden zijn even ineffectief. Het normale resultaat van Beide
methoden is dat je jezelf voor de gek houdt, dat je jezelf wijsmaakt dat je je
verlangens hebt overwonnen, terwijl je er in het beste geval op blijft zitten — ze
blijven onderdrukt in het onderbewustzijn totdat ze daar exploderen en een
omwenteling veroorzaken in je hele wezen.

Van binnenuit moet je meester worden over je lagere natuur door je
bewustzijn stevig te vestigen in een domein dat vrij is van alle verlangen en
gehechtheid, omdat het onder de invloed staat van het goddelijke Licht en de
Goddelijke Kracht. Het is een langdurig en nauwkeurig werk dat met
onfeilbare oprechtheid en onvermoeibare volharding moet worden
ondernomen.

In ieder geval moet je je nooit voordoen als perfecter dan je bent, en
nog minder moet je genoegen nemen met valse schijn.

26 augustus 1964

Lieve Moeder,

Als je erg gevoelig bent, heb je daar gemakkelijk last van. Aangezien
deze gevoeligheid een teken is van een sterk ego, hoe kun je het ego
dan elimineren?

Waarom zeg je dat gevoeligheid een teken is van een sterk ego? Het lijkt
helemaal niet duidelijk. Bovendien zijn er veel verschillende soorten
gevoeligheid: sommige komen voort uit zwakte, andere — de beste — zijn het
resultaat van verfijning. Het ego bepaalt over het algemeen de ontwikkeling
van het individu, maar de meest ontwikkelde individualiteiten zijn niet
noodzakelijkerwijs die waarin het ego het sterkst is — integendeel. Naarmate
de individualiteit zichzelf vervolmaakt, neemt de kracht van het ego af, en het
is inderdaad door zichzelf te vervolmaken dat het individu die staat van
vergoddelijking bereikt die hem bevrijdt van het ego.

2 september 1964

Lieve moeder,
Hoe kun je weten of we vooruitgang boeken of niet, individueel
en collectief?

Het is altid beter om niet te proberen de vooruitgang die je boekt te
beoordelen, omdat het je niet helpt om vooruitgang te boeken — integendeel.

238



Het streven naar vooruitgang, als het OPRECHT is, zal zeker effect hebben.
Maar wat de vooruitgang ook is, individueel of collectief, de voortgang die nog
moet worden geboekt, is zo aanzienlijk dat er geen reden is om onderweg te
stoppen om de afgelegde weg te evalueren.

De gewaarwording dat er enige vooruitgang is geboekt, zou spontaan
moeten komen, door het plotselinge en onverwachte besef van wie je bent in
vergelijking met wie je enige tijd daarvoor was. Dat is alles — maar dat vereist
op zichzelf al een vrij hoge mate van bewustzijnsontwikkeling.

9 september 1964

Lieve Moeder,

Ik heb mijn vraag de vorige keer verkeerd gesteld. Ik bedoelde
niet de vooruitgang die je hebt geboekt, dat wil zeggen de resultaten uit
het verleden, maar de toestand waatrin je je bevindt. Ik wil niet de weg
die ik heb afgelegd beoordelen, maar weten of ik voortdurend, zonder
onderbreking, op het pad voortga.

De vooruitgang verloopt zelden in een rechte lijn, omdat een mens uit vele
verschillende delen bestaat, en over het algemeen maakt het ene of het
andere deel op zijn beurt vooruitgang, terwijl de andere delen rustig blijven tot
hun beurt komt. Pas wanneer het bewustzijn voldoende groeit om een
totaaloverzicht te hebben, kun je precies zien wat er gebeurt. Maar om er
zeker van te zijn dat je voortgang boekt en regelmatig vooruitgang boekt,
moet je de vlam van je aspiratie altijd levend houden.

16 september 1964

Lieve moeder,

Wat is het nut van japa?°’ Is het een goede methode om
woorden als "Stilte" en "Vrede" te herhalen om stilte en vrede in jezelf
te creéren wanneer je gaat zitten om te mediteren?

Het louter herhalen van woorden kan niet veel effect hebben.

Er zijn klassieke of traditionele japa's die bedoeld zijn om de lagere
geest te onderwerpen en een verbinding tot stand te brengen met hogere
krachten of godheden. Deze japa's moeten worden gegeven door de goeroe,
die ze tegelijkertijd doordrenkt met de kracht van realisatie. Ze zijn alleen
nuttig voor degenen die intensieve yoga willen doen en vijf of zes uur per dag
aan yogabeoefening besteden.

Japa's zoals jij ze beschrijft, kunnen niet veel effect hebben, behalve
het creéren van een tamasische saaiheid, die niet verward moet worden met
mentale stilte.

23 september 1964

61 Japa: voortdurende herhaling van een mantra.

239



Lieve Moeder,

Ik hoorde dat een astroloog heeft voorspeld dat Lal Bahadur
Shastri over zes maanden geen premier meer zal zijn en dat hij
vervangen zal worden door Indira Gandhi, maar slechts voor twee
weken. Dan volgt er een periode van chaos in de Regering. Daarna zal
er een jongeman op het toneel verschijnen die geleid zal worden door
een goddelijke kracht, afkomstig van een vrouw met grote spirituele
kracht. Wat vindt u daarvan?

Mensen zeggen veel dingen — vooral astrologen!
We moeten maar afwachten; we zullen zeker zien wat er gebeurt.
30 september 1964

Lieve Moeder,

Is een fout of een slechte daad vergeeflijk als men er zeker van
is dat wat men doet juist is en dat men oprecht is? Hoe kan men weten
dat men zich vergist?

Het feit dat men zich vergist, bewijst dat men ergens niet oprecht is. Want het
psychische wezen weet het en vergist zich niet; maar vaker wel dan niet
luisteren we niet naar wat het zegt, omdat het spreekt zonder geweld of
aandrang — het is een gemompel in de diepten van ons hart dat gemakkelijk
te negeren is.

Er zijn echter gevallen waarin men verkeerd handelt uit onwetendheid,
en deze fout wordt uitgewist zodra de onwetendheid wordt vervangen door
kennis en de manier van handelen volledig verandert. Wat de mens in zijn
onwetendheid "vergeving" noemt, is de uitwissing, de oplossing van
gemaakte fouten.

7 oktober 1964

Lieve Moeder,

Er ziin momenten waarop, ondanks mezelf, een kleine zwarte
wolk van jaloezie opkomt en mijn activiteiten verstoort tijdens mijn
werkuren. Ik verdrijff het onmiddellijk door te redeneren, maar toch blijft
het effect ervan en maakt het me een beetje nors en erg prikkelbaar.

Hoe kom je hiervan af?

Door je bewustzijn te verruimen en universeel te maken.
Er is een andere manier, maar die is nog moeilijker. Het is door de
opperste Eenheid te realiseren.
14 oktober 1964

240



Lieve Moeder,

Mensen stellen ons vaak deze vraag: "Wat doe je voor de
maatschappij of zelfs voor de mensen van Pondicherry? Je bent bezig
met je eigen gemeenschap, je eigen vooruitgang. Er bestaat niets voor
Jje buiten de Ashram. Is dit niet een soort isolatie, een vorm van
egoisme?"

Op deze nogal onnozele vraag antwoordde Sri Aurobindo altijd:
"De grootste egoist is de Allerhoogste Heer, omdat Hij zich nooit
ergens anders druk om maakt behalve om Zichzelf!"
27 oktober 1964

Lieve Moeder,

Er ziin momenten tijdens meditatie waarop ik voel dat iets in mij
omhoog wil stijigen en volledige vrijheid wil genieten. Er is een soort
enthousiasme in de ziel (ik weet niet of het uit de ziel komt) om te
genieten van de opperste Ananda en het leven te vergeten zoals het
werkelijk is. Wat betekent dit alles?

Het is de natuurlijke en onmisbare tegenhanger van de momenten — zo talrijk
en zo frequent! — waarop je gehecht bent aan het fysieke leven en je alleen
dat begrijpt en waardeert. De twee uitersten wisselen elkaar in de ervaring
altijd af totdat men de balans van de totale en synthetische waarheid heeft
gevonden. Alleen dat kan de ware vrijheid geven die ervaren wordt onder alle
omstandigheden.

28 oktober 1964

Lieve Moeder,

Hoewel een deel van het wezen naar het Goddelijke verlangt en
het verlangt, is het andere deel zo tamasisch en zwaar! Hoe kan het
gewekt worden? Welke slagen heeft het nodig? Het is niet dat dit deel
tegen het Goddelijke is - het gebeurt niet eens lijkt in hem
geinteresseerd te zijn (wat misschien nog erger is).

Dat is inderdaad een teken van volledige inertie. Sri Aurobindo heeft
geschreven: "Als je God niet kunt liefhebben, vind dan tenminste een manier
om te vechten met Hem, zodat Hij je vijand kan zijn"%? (wat impliceert dat je
zeker door Hem overwonnen zult worden). Het is een humoristische
opmerking, maar het betekent dat van alle omstandigheden traagheid de
ergste is.

62 "Als je God niet kunt laten liefhebben, laat Hem dan tegen je vechten. Als Hij je niet de omhelzing van
de minnaar wil geven, dwing Hem dan om je de omhelzing van de worstelaar te geven."
Gedachten en Aforismen, in SABCL, Vol. 17, p. 130.

241



Aspiratie is de enige remedie — een aspiratie die constant opstijgt als
een heldere vlam die alle onzuiverheden van het bestaan verbrandt.
4 november 1964

Lieve Moeder,

We zien veel mensen de Ashram verlaten, hetzij om een
carriére te zoeken of te studeren; en het zijn meestal degenen die hier
al sinds hun kindertijd zijn. Er is een kind van onzekerheid in onze
Jjongeren wanneer ze anderen hier zien vertrekken en ze voorzichtig
zeggen: "Wie weet of ik ooit nog aan de beurt kom!" Ik voel dat er een
kracht achter dit alles zit. Welke is het?

Deze onzekerheid en dit afhaken zijn te wijten aan de lagere natuur, die zich
verzet tegen de invloed van de yogakracht en probeert de goddelijke actie te
vertragen, niet uit kwade wil, maar om er zeker van te zijn dat er niets wordt
vergeten of verwaarloosd in de haast om het doel te bereiken. Weinigen zijn
klaar voor een totale toewijding. Veel kinderen die hier gestudeerd hebben,
moeten het leven leren kennen voordat ze klaar zijn voor het goddelijke werk,
en daarom gaan ze weg om de test van het gewone leven te ondergaan.

11 november 1964

Lieve Moeder,

Ik heb de gewoonte mezelf de schuld te geven, mezelf
verantwoordelijk te stellen voor alle misverstanden; dit is een zwakte in
plaats van een virtuele, want ik voel dat ik ze op me neem om de zaak
zo snel mogelijk af te ronden — het is een soort escapisme.

Moeder, ik heb ook het gevoel dat ik een heel sterk
minderwaardigheidscomplex heb. Waar komt dit allemaal vandaan en
hoe kom ik vanaf?

Dit alles komt van je ego, dat erg met zichzelf bezig is en zichzelf veel liever
de schuld geeft en bekritiseert dan aan iets anders te denken... (het

Goddelijke bijvoorbeeld) en zichzelf te vergeten.
18 november 1964

Lieve moeder,

Wat is de betekenis van iemands verjaardag, afgezien van het
herdenkingskarakter ervan? Hoe kan men van deze gelegenheid
profiteren?

Door het ritme van de universele krachten wordt van een mens verwacht dat
hij elk jaar een speciale ontvankelijkheid heeft op zijn verjaardag.

242



Hij kan daarom van deze ontvankelijkheid profiteren door goede
voornemens te maken en nieuwe vooruitgang te boeken op het pad van zijn
integrale ontwikkeling.

25 november 1964

Lieve Moeder,

Vaak als ik de werken van Sri Aurobindo lees of naar zijn
woorden luister, ben ik verbaasd: hoe kan deze eeuwige waarheid,
deze schoonheid van expressie aan mensen ontsnappen! Het is
werkelijk vreemd dat hij nog niet erkend wordt, althans niet als een
allerhoogste schepper, een pure kunstenaar, een dichter bij uitstek!
Dus zeg ik tegen mezelf dat mijn oordelen, mijn waarderingen
beinvioed worden door mijn toewijding aan de Meester — en niet
iedereen is toegewijd. Ik denk niet dat dit waar is. Maar waarom zijn de
harten van mensen dan nog niet betoverd door Zijn Woorden?

Wie kan Sri Aurobindo begrijpen? Hij is zo uitgestrekt als het universum en
zijn leer is onbegrensd...

De enige manier om een beetje dicht bij hem te komen, is door hem
oprecht lief te hebben en zich onvoorwaardelijk aan zijn werk te geven.
Sterker nog, ieder doet zijn best en draagt zoveel mogelijk bij aan de
transformatie van de wereld die Sri Aurobindo heeft voorzegd.

2 december 1964

Lieve Moeder,

Hoe kun je het denken leegmaken van alle gedachten?
Wanneer je tijdens meditatie probeert, is de gedachte dat je aan niets
moet denken er altijd.

Het is niet tijjdens meditatie dat je moet leren stil te zijn, omdat het
proberen zelf al geluid maakt.
Je moet leren je energieén in het hart te concentreren — en dan, als je
daarin slaagt, komt de stilte automatisch.
9 december 1964

Lieve Moeder,

Sri Aurobindo heeft ergens gezegd dat als we ons overgeven
aan de Goddelijke Genade, het alles voor ons zal doen. Wat is dan de
waarde van tapasya?

Als je wilt weten wat Sri Aurobindo over een bepaald onderwerp heeft gezegd,
moet je op zijn minst alles lezen wat hij over dat onderwerp heeft geschreven.

243



Je zult dan zien dat hij de meest tegenstrijdige dingen lijkt te hebben gezegd.
Maar als je alles hebt gelezen en een beetje begrepen, zie je dat alle
tegenstellingen elkaar aanvullen en georganiseerd en verenigd zijn in een
integrale synthese.

Hier is nog een citaat van Sri Aurobindo dat je zal laten zien dat je
vraag onwetend is. Er zijn er nog vele andere die je met voordeel kunt lezen
en die je intelligentie soepeler zullen maken:

"Als er geen volledige overgave is, is het niet mogelijk om de houding
van een babykat aan te nemen, — het wordt louter tamasische passiviteit die
zichzelf overgave noemt. Als volledige overgave in het begin niet mogelijk is,
volgt daaruit dat persoonlijke inspanning noodzakelijk is."®?

16 december 1964

Lieve Moeder,

Vaak voel ik me na een lange meditatie (een poging tot
mediteren) erg moe en wil ik rusten. Hoe komt dat en hoe kan ik me
anders voelen?

Zolang je je inspant, is het geen meditatie en heeft het weinig zin om deze
toestand te verlengen.

Om mentale stilte te bereiken, moet men leren ontspannen, zich laten
drijven op de golven van de universele kracht zoals een plank drijft op het
water, roerloos maar ontspannen.

Inspanning is nooit stil.

23 december 1964

Lieve Moeder,
Hoe kun je elk moment van dit unieke voorrecht om hier in de
Ashram te wonen benutten?

Vergeet nooit waar je bent.

Vergeet nooit waar je woont en wat het ware doel van het leven is. Onthoud
dit op elk moment en in alle omstandigheden. Zo haal je het beste uit je
bestaan.
Gelukkig Nieuwjaar 1965.
30 december 1964

83 Brieven over Yoga, SABCL, Vol. 23, pp. 593-94.

244



Lieve Moeder,
Wat is de eeuwige waarheid achter deze sympathie of
aantrekkingskracht van man tot vrouw en van vrouw tot man?

De relatie tussen Purusha en Prakriti.
Je hoeft alleen maar te lezen wat Sri Aurobindo over dit onderwerp
heeft geschreven.

5 januari 1965

Lieve Moeder,

U hebt in uw nieuwjaarsboodschap voor dit jaar gezegd: "Eer
aan de komst van de Waarheid." Is die daarom heel nabij? Wat moeten
we in 1965 doen om ons voor te bereiden om die te herkennen en te
ontvangen?

Het beste is om in jezelf de oorsprong van al je bewegingen te onderscheiden
— die voortkomen uit het licht van de waarheid en die voortkomen uit de oude
traagheid en onwaarheid — om de eerste te accepteren en de andere te
verwerpen of af te wijzen.

Door oefening leer je steeds duidelijker te onderscheiden, maar je kunt
als algemene regel stellen dat alle neigingen tot disharmonie, wanorde en
traagheid voortkomen uit de onwaarheid en alles wat eenheid, harmonie, orde
en bewustzijn bevordert, voortkomt uit de Waarheid.

Dit is slechts een hint, niets meer, over hoe je de eerste stappen op het
pad kunt zetten.

13 januari 1965

Lieve Moeder,

Kondigt Uw boodschap voor dit jaar een Tijdperk van Waarheid
aan — wat in de oude Geschriften (de Mahabharata) de Satya Yuga
wordt genoemd?

Een tijdperk van waarheid zal zeker komen voordat de aarde getransformeerd
wordt.

21 januari 1965

Lieve Moeder,
Wat betekent deze buitengewone Asurische aanval op de
Ashram?% Zijn wij hiervoor verantwoordelijk vanwege onze fouten en

64 Op de avond van 11 februari werden veel Ashramgebouwen gestenigd, verbrand of geplunderd,
zogenaamd als onderdeel van een anti-Hindi-agitatie.

245



omdat we de Allerhoogste Waarheid in ons dagelijks leven
ongehoorzaam zijn?

Het is zeer zeker mogelijk dat dit mogelijk is gemaakt doordat de atmosfeer
van de Ashram niet zuiver genoeg is om onkwetsbaar te zijn voor valsheid.
17 februari 1965

Lieve Moeder,

lemand stelde me deze vraag: "Is het geen groot verlies voor de
menselijke samenleving als mensen met een uitzonderlijke capaciteit
om de mensheid te dienen, zoals een begaafde arts of advocaat, hier
in de Ashram komen logeren voor hun eigen verlossing? Misschien
zouden ze het Goddelijke beter kunnen dienen door de mens en de
wereld te dienen!"

Niemand komt hier voor zijn eigen verlossing omdat Sri Aurobindo niet in
verlossing gelooft; voor ons is verlossing een betekenisloos woord. We zijn
hier om de transformatie van de aarde en de mens voor te bereiden, zodat de
nieuwe schepping kan plaatsvinden, en als we individuele inspanningen doen
om vooruitgang te boeken, want deze vooruitgang is onmisbaar voor de
voltooiing van het werk.

Ik ben verbaasd dat je, na zo lang in de Ashram te hebben gewoond,
nog steeds zo kunt denken en open kunt staan voor deze Zondagsschool-
onzin.

Ik stuur je een citaat van Sri Aurobindo dat misschien je gedachten kan
verhelderen.

“Het is even onwetend en duizend mijl verwijderd van mijn leer om het
te vinden in je relaties met mensen of in de nobelheid van het menselijk
karakter of in het idee dat we hier zijn om mentale, morele en sociale
waarheid en rechtvaardigheid te vestigen op menselijke en egoistische lijnen.
Ik heb nooit beloofd iets van dien aard te doen. De menselijke natuur is
opgebouwd uit onvolkomenheden, zelfs zijn rechtschapenheid en deugd zijn
pretenties, onvolkomenheden en opstootjes van zelfingenomen egoisme....
Wat wij nastreven is een spirituele waarheid als basis van het leven, waarvan
de eerste woorden overgave en vereniging met het Goddelike en de
transcendentie van het ego zijn. Zolang die basis niet is gevestigd, is een
sadhak slechts een onwetende en onvolmaakte mens die worstelt met het
kwaad van de lagere natuur... Wat wordt gecreéerd door spirituele
vooruitgang is een innerlijke nabijheid en intimiteit in het innerlijk wezen, het
gevoel van de liefde en aanwezigheid van de Moeder, enz.”

24 februari 1965

Lieve Moeder,
Wat is de beste manier om je dankbaarheid te uiten aan de
mens en aan het Goddelijke?

246



Waarom stel je de mens en het Goddelijke samen?

Het is waar dat de mens in wezen goddelijk is, maar op dit moment, op
een paar zeer zeldzame uitzonderingen na, is men zich totaal niet bewust van
het Goddelijke dat hij in zich draagt; en juist dit onbewuste maakt de
onwaarheid van de materiéle wereld uit.

Ik heb je al geschreven dat onze dankbaarheid moet uitgaan naar het
Goddelijke en dat wat mensen betreft, een houding van goede wil, begrip en
wederzijdse hulp vereist is.

Een diepe, intense en constante totale dankbaarheid aan het
Goddelijke voelen is de beste manier om gelukkig en vredig te zijn.

En de enige ware manier om je dankbaarheid aan het Goddelijke te
uiten, is je met Hem te identificeren.

3 maart 1965

Lieve moeder,
Wanneer kun je met zekerheid zeggen dat je met Sri
Aurobindo's yoga bent begonnen? Wat is het zekere teken daarvan?

Dat is onmogelijk te zeggen, want voor iedereen is het anders. Het hangt
ervan af welk deel van je wezen het eerst ontwaakt en reageert op Sri
Aurobindo's invloed.
En niemand kan iets over een ander zeggen.
10 maart 1965

Lieve moeder,

Ik streef ernaar de yoga van Sri Aurobindo, het leven goddelijk,
te leven. Maar ik voel me alsof ik in een oerwoud ben waar ik mijn
richtinggevoel kwijt ben. Waar ben ik precies?

Ik zou graag een aanwijzing hebben, een manier om eruit te
komen, op het juiste pad, het pad dat naar het Goddelijke leidt.

Over het algemeen moet het startpunt een ervaring zijn, hoe klein ook, die
dient als kompas onderweg, een ervaring waarnaar men verwijst om er zeker
van te zijn dat men niet afdwaalt, totdat men klaar is voor een andere,
belangrijkere en beslissende ervaring.

De echte herkenningspunten onderweg zijn de spontane ervaringen,
niet die welke voortkomen uit een mentale formatie en altijd onbetrouwbaar
zijn.

De ervaring moet eerst komen en de verklaring daarna. Daarom zei Sri
Aurobindo: Wantrouw nooit je ervaringen; maar je mag je verklaring wel
wantrouwen, wat een mentale activiteit is.®®

65 "Ervaar in uw ziel de waarheid van de Schrift; redeneer daarna, indien u wilt,
en formuleer uw ervaring intellectueel en wantrouw zelfs dan uw bewering; maar wantrouw nooit uw
ervaring."

Gedachten en Aforismen, in SABCL, Vol. 17, p. 89

247



Het is erg belangrijk om je ervaringen te noteren en te onthouden. Het
construeren van een ontwikkelingssysteem is secundair en soms schadelijk.
17 maart 1965

Lieve Moeder,
Hoe kun je een droom van een ervaring onderscheiden?

Over het algemeen laat een droom een verwarrende en vluchtige indruk
achter, terwijl een ervaring een diep en blijvend gevoel opwekt.

Maar de nuances van het verschil zijn subtiel en talrijk, en het is door
een zeer aandachtige en oprechte observatie (dat wil zeggen, vrij van
vooroordelen en voorkeuren) dat je geleidelijk leert het een van het ander te

onderscheiden.
24 maart 1965

Lieve Moeder,

Net zoals er een methodische opbouw van oefeningen is voor
mentale en fysieke opvoeding, is er dan niet een vergelijkbare methode
om vooruitgang te boeken in de richting van Sri Aurobindo's yoga? Het
zou per individu moeten verschillen. Kunt u een stap-voor-stap
programma voor mij maken dat ik dagelijks kan volgen?

De mechanische regelmaat van een vast programma is onmisbaar voor
fysieke, mentale en vitale ontwikkeling; maar deze mechanische rigiditeit
heeft weinig of geen effect op spirituele ontwikkeling, waar de spontaniteit van
absolute oprechtheid onmisbaar is.

Sri Aurobindo heeft hier heel duidelijk over geschreven. En wat hij
erover heeft geschreven, is verschenen in De Synthese van Yoga.

Als eerste hulp om je op weg te helpen, kan ik je echter vertellen: (1)
dat het bij het opstaan, voordat de dag begint, goed is om een offer van deze
dag aan het Goddelijke te brengen, een offer van alles wat je denkt, alles wat
je bent, alles wat je zult doen; (2) en 's avonds, voordat je gaat slapen, is het
goed om de dag te overzien, waarbij je opmerkt hoeveel keer je bent vergeten
of nagelaten een offer van jezelf of je handeling te brengen, en ernaar te
streven of te bidden dat deze misstappen zich niet herhalen.

Dit is een minimum, een heel klein begin — en het zou moeten
toenemen met de oprechtheid van je toewijding.

31 maart 1965

248



Lieve Moeder,
Hoe kun je vastberadenheid en wilskracht vergroten? Ze zijn zo
noodzakelijk voor alles.

Door regelmatige, volhardende, koppige, onvermoeibare oefening — ik
bedoel oefening van concentratie en wilskracht.

*

Moeder, ik ben begonnen met het lezen van Franse boeken — X heeft
me een lijst gegeven.

Het is goed voor je om veel Frans te lezen; het zal je leren schrijven.
7 april 1965

Lieve Moeder,

Je hebt geschreven: "Van alle vormen van verzaking is het
verzaken van goede gewoonten het moeilijkst." Wat bedoel je hier
precies mee? Betekent dit dat goede gewoonten niet nodig zijn in yoga?

Goede gewoonten zijn onmisbaar zolang men uit gewoonte handelt. Maar om
het hoogste doel van yoga te bereiken, moet men alle banden loslaten, wat
die ook mogen zijn. En goede gewoonten zijn ook een band die op een dag
moet worden losgelaten wanneer men niets anders wil en kan gehoorzamen
dan de ene opperste impuls, de Wil van de Allerhoogste.

14 april 1965

Lieve Moeder,

Je hebt geschreven: "Zolang je iets moet verzaken, ben je niet
op dit pad." 66 Maar begint alle verzaking niet wanneer men op het pad
is?

Wat ik "op het pad zijn" noem, is in een bewustzijnsstaat verkeren waarin
alleen de eenheid met het Goddelijke enige waarde heeft — deze eenheid is
het enige dat de moeite waard is om te leven, het enige object van aspiratie.
Al het andere heeft alle waarde verloren en is het niet waard om na te streven,
dus is er geen sprake meer van om het op te geven omdat het niet meer een
object van verlangen is.
Zolang eenheid met het Goddelijke niet hetgeen is waarvoor men leeft,
is men nog niet op het pad.
21 april 1965

86 VVragen en Antwoorden 1929-1931, CWM, Vol. 3, p. 128.

249



Lieve Moeder,

Waarom verkeert India, met zo'n rijk verleden en de belofte van
zo'n schitterende toekomst, nu in zo'n ellendige toestand? Wanneer zal
ze uit deze ellendige toestand komen en haar grootheid herbevestigen?

Wanneer ze de leugen afzweert en in de Waarheid leeft.
28 april 1965

Lieve Moeder,

Waarom adviseerde Sri Aurobindo de Indiase leiders in 1942
om het Cripps-voorstel te accepteren, terwijl Hij heel goed wist dat ze
dat niet zouden doen?%”

Het Goddelijke adviseert of probeert de mens vaak te leiden,
wetende heel goed dat Zijn hulp zal worden geweigerd. Waarom doet
Hij het dan?

Het Goddelijke informeert altijd, maar het komt zelden voor dat mensen naar
Hem luisteren. Of ze luisteren niet naar Hem, of ze geloven Hem niet.
Mensen klagen er altijld over dat ze niet geholpen worden, maar de
waarheid is dat ze de hulp die altijd bij hen is, weigeren.
5 mei 1965

Lieve Moeder,

U zegt dat om deel te kunnen nemen aan de nieuwe realisatie,
"Je moet voelen dat deze wereld lelijk, dom, wreed en vol ondraaglijk
liiden is."™® Maar hoe zou de toestand zijn van iemand die het gevoel
heeft dat alles hier het spel is van een welwillende God? Zou hij niet
00k deelnemen aan deze nieuwe realisatie?

Het is in de diepten van het bewustzijn, voorbij het denken, dat men in alle
oprechtheid de ervaring kan hebben dat alles Goddelijk is en dat alleen het
Goddelijke bestaat. Maar de manifestatie is progressief, en om de kracht te
hebben om vooruit te komen door te verwerpen wat zou moeten verdwijnen,

67 Sri Aurobindo stuurde een speciale boodschapper naar Delhi met de raad om de Indiase leiders te
adviseren om, als eerste stap naar onafhankelijkheid, het voorstel van Sir Stafford Cripps voor de status
van Dominion voor India te accepteren. Sri Aurobindo was van mening dat dit voorstel India essenti€le
onafhankelijkheid verleende door het op één lijn te stellen met de verschillende Dominions die al bij het
Verenigd Koninkrijk hoorden. Als zijn advies was opgevolgd, had de deling van India mogelijk vermeden
kunnen worden.

88 Vragen en Antwoorden 1929-1931, CWM, Vol. 3, p. 128.

250



moet men sterk zijn onwaardigheid en onvermogen voelen om de goddelijke
perfectie uit te drukken.

De twee bewustzijnstoestanden moeten gelijktijdig en complementair
zijn, niet opeenvolgend en tegenstrijdig, en ook dit is alleen mogelijk wanneer
de zetel van het bewustzijn zich voorbij het denken en zijn beperkingen
bevindt.

12 mei 1965

Lieve Moeder,

Wanneer afdelingshoofden of superieuren fouten maken of
onrecht plegen jegens hun ondergeschikten, wat moet dan de houding
zijn van degenen die door deze fouten getroffen zijn? Moet men
zwijgen en zeggen: "Het gaat mij niets aan", of moet men proberen hen
op de fout te wijzen?

Noch het een, noch het ander.

Eerst en vooral moeten we ons afvragen wat ons instrument is om te
oordelen. We moeten ons afvragen: "Waarop is mijn oordeel gebaseerd? Heb
ik volmaakte kennis? Wat in mij oordeelt? Heb ik het goddelijk bewustzijn?
Ben ik volledig ongeinteresseerd in deze kwestie? Ben ik vrij van alle
verlangen en alle ego?"

En aangezien het antwoord op al deze vragen hetzelfde zal zijn,
namelijk "NEE", moet de eerlijke en oprechte conclusie zijn: "Ik kan niet
oordelen, ik beschik niet over de elementen die nodig zijn voor een
waarachtig oordeel; daarom zal ik niet oordelen, ik zal zwijgen."

19 mei 1965

Lieve Moeder,

Ver verwijderd van het Waarheidsbewustzijn, moet men altijd
zwijgen, ook al is men als individu verplicht beslissingen te nemen en
meningen te uiten?

Wat is een individualiteit?

Een individualiteit is een bewust wezen georganiseerd rond een goddelijk
centrum. Alle goddelijke centra zijn in essentie €én in hun oorsprong, maar ze
handelen als afzonderlijke wezens in de manifestatie.

Het individu moet beslissingen nemen om te leven, maar het is niet
noodzakelijk dat hij meningen heeft, en nog minder dat hij ze uit.

Het is onwetendheid die meningen heeft.

Kennis weet.
26 mei 1965

Lieve Moeder,

251



De afdaling van het Supramentale, die u op 29 februari 1956
aankondigde, is voor de meeste mensen hier nog maar "iets waar men
over hoort".

Wanneer zullen we deze allerhoogste en radicale verandering
van de hele natuur die u hebt voorspeld, voelen en zien?

De afdaling van de voorlopers van de supramentale krachten is een feit (geen
voorspelling). Het onvermogen van de overgrote meerderheid van de mensen
om zich hiervan bewust te worden, is een feit dat op geen enkele wijze de
komst van deze krachten en machten in de fysieke wereld kan beinvioeden.
De "allerhoogste en radicale" verandering van de hele natuur kan
alleen plaatsvinden na een lange en langzame voorbereiding, en mensen
zullen deze pas waarnemen wanneer hun bewustzijn verlicht is.
2 juni 1965

Lieve Moeder,

De voornemens die ik maak verliezen hun intensiteit en komen
na verloop van tijd tot stand. Hoe kan ik dit enthousiasme behouden en
steeds meer laten toenemen?

DOOR TE WILLEN.
9 juni 1965

Lieve Moeder,

U hebt geschreven: "De kracht die, wanneer opgenomen in de
Onwetendheid, de vorm aanneemt van vitale verlangens, is dezelfde
die, in zijn zuivere vorm, de dynamiek vormt naar transformatie. "

Is deze dynamiek die van aspiratie? Zo ja, zou men kunnen
zeggen dat aspiratie een gezuiverd verlangen is?

Men kan zeggen wat men wil, mits men weet waar men over praat.
De woorden zijn van weinig belang; het is de ervaring en de
oprechtheid van de ervaring die telt.
23 juni 1965

Lieve Moeder,
U spreekt (in Conversations) over de sprong die we moeten
wagen om de ware spirituele ervaring te hebben. Is dat zo? Is het

8 Vragen en Antwoorden 1929-1931, CWM, Vol. 3, p. 133.

252



mogelijk om het te bereiken door alleen te streven, of is er een
methode of discipline die gevolgd moet worden?

Alles is mogelijk. Alle paden leiden naar het doel dat ze bieden worden
gevolgd met volharding en oprechtheid.

Het is het beste voor ieder mens om zijn eigen weg te vinden, maar
daarvoor moet het streven vurig zijn, de wil onwrikbaar, het geduld
onwankelbaar.

30 juni 1965

Lieve Moeder,

Zijn ziekten en ongelukken het gevolg van iets slechts dat men
heeft gedacht of gedaan, van een daling van het bewustzijn? Als de
oorzaak een gemaakte fout is, hoe kan men dan achterhalen wat die is?

Het heeft niets te maken met straf;, het is het natuurlijke en normale gevolg
van een fout, tekortkoming of fout die noodzakelijkerwijs gevolgen heeft.
Eigenlijk is alles in de wereld een kwestie van evenwicht of onevenwicht, van
harmonie of wanorde. Trilingen van harmonie trekken harmonische
gebeurtenissen aan en moedigen ze aan; trillingen van onevenwicht creéren
als het ware een onevenwicht in omstandigheden (ziekten, ongelukken, enz.).
Dit kan collectief of individueel zijn, maar het principe is hetzelfde — en de
remedie ook: orde en harmonie, vrede en evenwicht in jezelf cultiveren door
je onvoorwaardelijk over te geven aan de Goddelijke Wil.

7 juli 1965

Lieve Moeder,

Sri Aurobindo zegt: "Als de transformatie van het lichaam
voltooid is, betekent dat geen onderwerping aan de dood....Men
creéert een nieuw lichaam voor zichzelf wanneer men wil
veranderen..."”°

Moeder, wat bedoelt hij met "Men creéert een nieuw lichaam
voor zichzelf wanneer men wil veranderen"? Vindt deze verandering
plaats in het huidige lichaam of moet men het verlaten? Als men het
lichaam moet verlaten, lijkt het erop dat er een dood is. Dus...?

Wat hij bedoelt is dat wanneer men de macht heeft om het fysieke lichaam te
onttrekken aan de invloed van de dood, de kracht van Transformatie zodanig
zal zijn dat men ook in staat zal zijn om de vorm van dat lichaam naar
believen te veranderen.

0 Brieven over Yoga, SABCL, Vol. 22, p. 11.

253



14 juli 1965

Lieve Moeder,

Wat bedoelt u met "de vorm van dat lichaam naar believen
veranderen"? Zal bijvoorbeeld een honderdjarige man zijn lichaam
kunnen vernieuwen en een jongeman van vijfentwintig worden?

Zij die een supramentaal lichaam hebben, zullen niet onderworpen zijn aan de
wet van het ouder worden; bijgevolg zal de kwestie van leeftijd zich voor hen
niet voordoen.

21 juli 1965

Lieve Moeder,

Eens, in een van uw woensdaglessen, zei u dat men, om geen
pijn te voelen, als het ware de zenuw moet doorsnijden die deze
sensatie naar de hersenen transporteert. Hoe kan dit gedaan worden?

Ik zei niet "de zenuw doorsnijden" — dat zou een chirurgische ingreep zijn! 1k
zei: de bewuste verbinding met de hersenen doorsnijden.
Het is een occulte operatie, zeker moeilijker dan dat andere voor
degenen die niet weten hoe het moet, maar minder gevaarlijk.
28 juli 1965

Lieve Moeder,
Heeft iedereen die op aarde komt een bepaald doel dat hij in dit
leven moet bereiken, en bereikt hij dat onbewust, ondanks zichzelf?

JA.
11 augustus 1965

Lieve Moeder,

Mensen die voor het eerst naar de Ashram komen, zijn vaak
opgetogen over hun bezoek en vol lof ver de efficiénte leiding van deze
organisatie. Maar wanneer ze de Ashram en de sadhaks leren kennen,
beter gezegd, begint hun bewondering te tanen en ontdekken ze dat
de Ashram-mensen veel egoistischer zijn dan mensen van buiten,
arroganter, zonder enig medeleven, niet in staat tot samenwerking, enz.
Wat zegt u hiervan, Moeder?

254



Soms is het zo, en soms is het het tegenovergestelde: eerst een totaal
onbegrip, maar later, beetje bij beetje, gaat men het begrijpen en waarderen.
Beide zijn even waar en even onvolledig.
In de wereld zoals die nu is, is alles gemengd en ieder ziet en voelt wat
overeenkomt met zijn eigen aard.
Eerlijk gezegd maakt het helemaal niet uit.
25 augustus 1965

Lieve Moeder,

Ik heb echt het gevoel dat er een groot gebrek aan harmonie en
samenwerking is tussen ons en tussen de verschillende afdelingen. Dit
leidt tot grote verspilling van geld en energie. Waar komt deze
disharmonie vandaan en wanneer wordt die rechtgezet?

Of is dit gevoel slechts een weerspiegeling van mijn eigen
natuur!

Hier is het beste antwoord op je vragen, geschreven door Sri Aurobindo:
ledereen draagt de zaden van deze disharmonie in zich, en zijn meest
dringende taak is zichzelf ervan te zuiveren door een constante aspiratie.

1 september 1965

Lieve Moeder,

Sri Aurobindo schrijft in zijn Essays over de Gita: "De wet van
Vishnu kan niet zegevieren totdat de schuld aan Rudra is ingelost."
Wat betekent dit?

Moeder, is de huidige situatie in India’’ vergelijkbaar met die
schuld die aan Rudra moet worden betaald?

Hier is de volledige aanhaling die ik van tevoren heb opgesteld voor degenen
die de reden voor de huidige situatie willen weten. Ik stuur het je zodat je
vraag overbodig wordt.

"Echte vrede kan er niet zijn totdat het hart van de mens vrede verdient;
de wet van Vishnu kan niet zegevieren totdat de schuld aan Rudra is ingelost.
Om dan opzij te gaan en aan een nog onontwikkelde mensheid de wet van
liefde en eenheid te prediken? Leraren van de wet van liefde en eenheid
moeten er zijn, want langs die weg moet de uiteindelijke verlossing komen.
Maar pas wanneer de Tijdgeest in de mens er klaar voor is, kan het innerlijke
en ultieme zegevieren over de uiterlijke en onmiddellijke werkelijkheid.
Christus en Boeddha zijn gekomen en gegaan, maar het is Rudra die nog
steeds de wereld in de holte van zijn hand houdt. En ondertussen wordt de
woeste, voortvarende arbeid van de mensheid gekweld en onderdrukt door de

7 Op 1 september viel Pakistan de grens van India bij Jammu-Kasjmir binnen

255



machten die profiteren van egoistische krachten en hun dienaren schreeuwt
om het zwaard van de Held van de strijd en het woord van zijn profeet.”’?
8 september 1965

Lieve Moeder,

Ondanks uw bericht van 16 september aan de Premier en de
Stafchef van het Leger, was onze regering, ondanks uw bericht van 16
september aan de premier en de stafchef van het leger, niet het beste
wat onder de gegeven omstandigheden gedaan kon worden?”?

Ze konden niet anders.
29 september 1965

Lieve Moeder,

Ik voel vaak, en heel concreet ook, dat u mij voortdurend
beschermt tegen alle tegenslagen van het leven. Maar ik vraag me
heel vaak af: "Waarom beschermt Moeder mij en houdt ze mij zo
gelukkig, ik die het zo weinig verdien?"

Omdat het geen kwestie van verdienste is, maar van genade.
6 oktober 1965

Lieve Moeder,

Men ziet dat de wereld als geheel zich momenteel in een soort
onevenwicht en chaos bevindt. Betekent dit dat ze zich voorbereidt op
de manifestatie van een nieuwe kracht, op de neerdaling van de
Waarheid, of is het het resultaat van de actie van vijandige krachten
die in opstand komen tegen deze neergang? En welke plaats neemt
India in dit alles in?

Het is beide tegelijk — een chaotische manier van voorbereiding. India zou de
spirituele gids moeten zijn die uitlegt wat er gebeurt en helpt de beweging te
versnellen. Maar helaas, in haar blinde ambitie om het Westen te imiteren, is
ze materialistisch geworden en verwaarloost ze haar ziel.

13 oktober 1965

2 Sri Aurobindo, Essays on the Gita, SABCL, Vol. 13, p. 372.

73 Het Indo-Pakistaanse conflict eindigde op 22 september in een staakt-het-vuren. De boodschap van
de Moeder, zes dagen vOor het staakt-het-vuren verzonden, was: "Het is ter wille van en de triomf van
de Waarheid dat India vecht en moet vechten totdat India en Pakistan Eén zijn geworden, want dat is de
waarheid van hun bestaan."

256



Lieve Moeder,

We weten dat we bepaalde dingen niet moeten doen en we
willen ze eigenlijk niet doen, maar toch doen we ze. Waarom gebeurt
dit? Hoe kunnen we het vermijden?

Zo is het wanneer iemand een gebrek aan wil en bewustzijnskracht heeft.
Beide kunnen worden verworven als men oprecht is in zijn aspiratie.
20 oktober 1965

Lieve Moeder,

Over individuele transformatie en sociale transformatie. Je zegt:
"Aangezien de omgeving reageert op het individu en, aan de andere
kant, de waarde van de omgeving afhangt van de waarde van het
individu, moeten beide activiteiten naast elkaar plaatsvinden. Maar dit
kan alleen door arbeidsverdeling, en dat vereist de vorming van een
groep, indien mogelijk in hiérarchie."*

Moeder, ik begrijp niet wat u bedoelt met die formatie van een
hiérarchische groep.

Een hiérarchische groep is een groep waarin de activiteiten en functies
georganiseerd zijn op basis van individuele capaciteiten, met een leider in het
centrum. Een militaire organisatie is bijvoorbeeld een hiérarchie.

Hier is een diagram van de oude traditionele
hiérarchieén.

1—4—8—16

enzovoort.
27 oktober 1965

Lieve Moeder,
Is er hier in de Ashram een hi€rarchische groep? Moeder, ik wil er
meer over weten, maar ik weet niet hoe ik het moet formuleren.

Elke groep, als die echt is — dat wil zeggen, een groep die is samengesteld
op basis van de capaciteiten van de individuen die er deel van uitmaken —
moet noodzakelijkerwijs hiérarchisch zijn.

Maar er zijn aanzienlijke obstakels voor de realisatie van deze
hiérarchie:

(1) Ten eerste wanneer de groep onvolledig is — dat wil zeggen,
wanneer ze niet over alle leden beschikt die nodig zijn om de hiérarchie te
vormen en bepaalde functies of tussenpersonen ontbreken.

74 Words of Long Ago, CWM, Vol. 2, p. 50

257



(2) De ondisciplineerdheid van bepaalde leden die geheel of
gedeeltelijk weigeren de hun toegewezen plaats in te nemen.
Wanneer orde en harmonie zijn gevestigd, wordt de hiérarchie heel
natuurlijk en spontaan georganiseerd.
3 november 1965

Lieve moeder,
Waarom voelt men zich bang? Waar komt angst vandaan?

Angst is een uitvinding van de vijandige krachten die het hebben gecreéerd
als het beste middel om levende wezens, dieren en mensen te overheersen.
Zij die zuiver zijn — dat wil zeggen, uitsluitend onder de Goddelijke
invloed staan — hebben geen angst.
10 november 1965

Lieve Moeder,

U schrijft in uw Conversations: "Elke keer dat iets van de
Goddelijke Waarheid en de Goddelijke Kracht naar beneden komt om
zich op aarde te manifesteren, vindt er een verandering in de
atmosfeer van de aarde plaats."”®

(1) Is deze verandering altijd gewelddadig en destructief, zoals
een revolutie of een oorlog?

Niet per se. Wat zich uitdrukt als een oorlog of een revolutie is de weerstand
in het menselijk bewustzijn tegen de Nieuwe Kracht. Wanneer de weerstand
minder is, verloopt alles harmonieus.

(2) En geldt het omgekeerde altijd: als er een oorlog of een revolutie is,
is dat dan een teken van een neergang van de Waarheid?

Niet per se. Menselijke dwaasheid maakt misbruik van de geringste oorzaak
om zich te manifesteren.
17 november 1965

Lieve Moeder,
U schrifft: "Elk hier vertegenwoordigt een onmogelijkheid die
opgelost moet worden."”® Kunt u mij uitleggen wat dit precies betekent?

8 Vragen en Antwoorden 1929-1931, CWM, Vol. 3, p. 79.

6 Woorden van de Moeder — I, CWM, Vol. 14, p. 84

258



Het is een ironische manier om te zeggen dat de moeilijkste gevallen, vanuit
het standpunt van transformatie, hier verzameld worden om het werk van de
transformatie van de aarde te concretiseren en samen te vatten, om de
nieuwe schepping voor te bereiden.

1 december 1965

Lieve Moeder,

U zei dat ik naar binnen moest gaan, naar de diepten van mijn
hart, om U daar te vinden. Maar, moeder, het lukt me niet om het hart
binnen te gaan. |k voel tijdens de meditatie dat mijn bewustzijn
rondvliegt in een ondoordringbaar fort. Wat moet ik doen om te slagen
in wat u mij hebt verteld?

Dit gebeurt omdat je probeert binnen te dringen met een opperviakkig
bewustzijn dat geen contact heeft met de innerlijke zijnstoestanden. Je moet
uit dit externe bewustzijn stappen en doordringen in een subtieler bewustzijn;
dan zal het fort niet langer ondoordringbaar zijn.

22 december 1965

Lieve Moeder,
Wat moeten we doen om de Waarheid te dienen? Moeten we
die eerst allemaal beleven?

Om haar te dienen, moet je haar beleven.
Om haar te beleven, moet je haar noodzakelijkerwijs dienen.

En voor beide moet je het oprecht en volhardend willen.
5 januari 1966

Lieve Moeder,

Bij de meesten van ons hier bestaat de neiging om ons leven en
onze plannen te leiden volgens de gebruiken van de maatschappij. Wij
zeggen: "We moeten ook rekening houden met de mening van mensen
van buitenaf. Omdat we in een maatschappij leven, moeten we redelijk
zijn en een leven leiden dat in overeenstemming is met dat van hen."”
Lieve Moeder, wat zegt U hiervan en hoe moeten wij ons opstellen
tegenover de gebruiken en wetten van de maatschappij?

Als de meeste mensen hier zo denken en voelen, is dat een duidelijk bewijs
dat de meesten helemaal niet klaar zijn voor het nieuwe leven, en zelfs niet
klaar zijn om zich erop voor te bereiden. En eerlijk gezegd zouden ze er veel
beter aan doen om terug te keren naar het gewone leven en het te ervaren, in

259



plaats van te profiteren van de uitzonderlijke levensomstandigheden die ze
hier hebben, zonder dat ze het waard zijn om ervan te genieten.
12 januari 1966

Lieve Moeder,
Vroeger was u erg streng in het toestaan van mensen om in de
Ashram te komen wonen. Nu is dat niet meer zo. Waarom?

Zolang de Ashram gereserveerd was voor degenen die yoga wilden
beoefenen, was het vanzelfsprekend om streng te zijn.

Zodra de kinderen hier werden toegelaten, was het niet langer mogelijk
om streng te zijn en veranderde de aard van het leven.

Nu is de Ashram een symbolische representatie geworden van het
leven op aarde en kan alles er een plaats vinden, mits het de wil heeft om
zich te ontwikkelen naar een goddelijker leven.

19 januari 1966

Lieve Moeder,

Ik vraag me af of ik yoga beoefen! Maar het antwoord is niet
zeker. Kunt u mij vertellen waar ik ben en hoe ik verder kan komen op
dit pad?

Juist omdat je op aarde leeft, doe je aan yoga, ook al weet je dat niet; en juist
omdat je hier leeft, word je in je yoga zo goed mogelijk geholpen. Het enige
wat je mist, is bewust zijn.

2 februari 1966

Lieve Moeder,

U zegt dat "juist omdat je op aarde leeft, doe je aan yoga" en u
vertelde me ook dat "de Ashram gereserveerd was voor degenen die
yoga wilden beoefenen"; en nogmaals, ik geloof dat u ergens hebt
gezegd: "Niet iedereen hier is geschikt voor yoga." Dus...?

Arme jongen! Nu sta je perplex...

Nou, alle drie zijn waar, maar op verschillende niveaus, en om iets
van het probleem te begrijpen, moet je het domein bereiken waar de drie
elkaar aanvullen en verenigen.

9 februari 1966

260



Lieve Moeder,

Wanneer u zegt:

(1) "Doordat je op aarde leeft, "doe je aan yoga" — bedoelt u
dan dat het de yoga is van de natuurlijke en onvermijdelijke voortgang
van de evolutie?

(2) "De Ashram was gereserveerd voor degenen die "yoga
wilden beoefenen" — dat wil zeggen, alleen voor degenen die "bewust
oefenen"?

(3) "Niet iedereen hier is geschikt voor yoga" — dat wil zeggen,
ze zijn niet in staat om het bewust te doen?

JA.
16 februari 1966

Lieve Moeder,
Hoe kun je je ontvankelijkheid vergroten?

Ontvankelijkheid is evenredig aan zelfgave.
2 maart 1966

Lieve Moeder,

Er was een tijd dat ik je vaak in mijn dromen zag en soms zag ik
zelfs Sri Aurobindo ook. Maar ik heb al lang niet meer van dit geluk
genoten. Waarom? Wat betekent het?

De beste manier om ons in je dromen te zien, is door je op ons te
concentreren voordat je gaat slapen. Doe je dit nu zoals je vroeger deed? Dit
is ook de manier om te voorkomen dat je tijdens je slaap naar ongewenste
plaatsen gaat, want daar zul je ons zeker niet tegenkomen. Probeer het, en je
zult het resultaat zien.

23 maart 1966

Lieve Moeder,

We zouden iets moeten proberen wat niemand ooit eerder heeft
geprobeerd. Maar, moeder, is het niet zo dat we nu de neiging hebben
om ons leven en onze activiteiten steeds meer te richten op de
principes en gewoonten van het gewone leven? Dwalen we in dat
geval niet af van het ware pad?

Je zit nog steeds in de oude sleur die spiritualiteit van het leven scheidt.
Terwijl Sri Aurobindo heeft verklaard: "Al het leven is Yoga" en bevestigd dat
je in het leven yoga moet beoefenen. Je lijkt dit vergeten te zijn.

30 maart 1966

261



Lieve Moeder,

Is deze immense vrijheid die ons gegeven is niet gevaarlijk voor
degenen onder ons die nog niet wakker zijn, die nog onbewust zijn?
Wat is de verklaring voor deze kans, dit geluk dat ons is geschonken?

Gevaar en risico maken deel uit van elke vooruitgang. Zonder zou er niets
ooit sterven; en ze zijn ook onmisbaar om het karakter te vormen van
degenen die vooruitgang willen boeken.

13 april 1966

Lieve Moeder,
Hoe moet ik me voorbereiden op de Darshan van 24 april?

Kijk aandachtig in jezelf om erachter te komen wat voor jou het belangrijkste
is, het ding waarvan je het gevoel hebt dat je er niet zonder kunt.
Het is een interessante ontdekking.
19 april 1966

Lieve Moeder,
Waarom bestaat woede?

Ik neem aan dat je vraagt waar woede vandaan komt.

Woede is een heftige reactie van het leven op een schok die
onaangenaam voor het leven is; en wanneer het woorden of gedachten
betreft, reageert het denken op de invloed van het vitale en reageert ook
heftig. Elke uiting van woede is een teken van een gebrek aan zelfbeheersing.

11 mei 1966

Lieve Moeder,

Twee dagen geleden was ik bij U in mijn droom en U sprak vrij
lang met me. |k herinner me niet het hele gesprek, maar de indruk die
overblijft is dat U niet erg blij bent met de vragen die ik U elke
woensdag stel. Is dat waar?

Dat je mij zag en hoorde, is een teken van vooruitgang, en daar ben ik blij
mee. Maar het is waar dat ik u mentaal een beetje lui en onverschillig vind
voor de gelegenheid die ik je elke week geef om mij een vraag te stellen. Je
vragen zijn nogal alledaags en wekken niet de indruk dat je echt op zoek bent
naar de geheimen van het leven en de wereld.

18 mei 1966

262



Lieve Moeder,
Zijn mentale onverschilligheid en gebrek aan nieuwsgierigheid
een soort mentale inertie?

Meestal zijn ze te wijten aan mentale inertie, tenzij men deze kalmte en
onverschilligheid heeft bereikt door een zeer intense sadhana, die resulteert
in een perfecte gelikheid waarbij goed en slecht, aangenaam en
onaangenaam niet langer bestaan. Maar in dat geval wordt mentale activiteit
vervangen door een intuitieve activiteit van een veel hogere soort.

25 mei 1966

Lieve Moeder,
Hoe kom je uit deze mentale luiheid en inertie?

Door het te willen, met volharding en koppigheid. Door elke dag een mentale
oefening te doen van lezen, organiseren en ontwikkelen.
Dit zou in de loop van de dag moeten worden afgewisseld met
oefeningen van mentale stilte en concentratie.
1 juni 1966

Lieve Moeder,
Zijn de aanwezigheid en interventie van de Amerikanen in
Vietnam gerechtvaardigd?

Vanuit welk oogpunt stel je deze vraag?

Als het vanuit politiek oogpunt is, dan is politiek doordrenkt van
leugens, en daar ben ik niet in geinteresseerd.

Als het vanuit moreel oogpunt is, dan is moraliteit een schild waarmee
gewone mensen zich beschermen tegen de Waarheid.

Als het vanuit spiritueel oogpunt is, dan is alleen de Goddelijke Wil
gerechtvaardigd, en dat is Dat wat mensen in al hun daden verdraaien en
misvormen.

6 juli 1966

Lieve Moeder,

Ik had mijn laatste vraag gesteld vanuit spiritueel oogpunt en uit
Uw antwoord concludeer ik dat de Amerikaanse actie helemaal niet te
rechtvaardigen is. Maar, Moeder, loopt de wereld niet het gevaar door
de Communisten te worden opgeslokt en is dat niet de reden waarom
de Amerikanen en hun bondgenoten betrokken bij het beschermen van
de vrijheid van de mens? Is dat de Goddelijke Wil?

263



De mening die u verkondigt, is de mening van de Amerikanen en van een
groot aantal mensen die net zo denken als zij. Maar de communisten en al
diegenen die in het communistische ideaal geloven, hebben de tegenover-
gestelde mening, om nog maar te zwijgen van de vele en uiteenlopende
meningen over sociale en politieke onderwerpen. Dit zijn allemaal slechts
MENINGEN en hebben geen enkele waarde vanuit Goddelijk oogpunt — de
God die geen mening heeft, maar een totaalbeeld van alles als geheel en van
het te bereiken doel, dat het enige is dat ertoe doet.
Al het mentale is noodzakelijkerwijs een mening en drukt slechts een
oneindig klein deel van de Waarheid uit.
13 juli 1966

Lieve Moeder,

Sommigen zeggen dat U hebt gezegd: "Van de 1500 mensen
die hier zijn, zijn er slechts zo'n 250 die de yoga van Sri Aurobindo
begrijpen, slechts 45 die het beoefenen, vijf die in staat zijn tot
realisatie en slechts één die kan worden getransformeerd." Wat is de
waarheid?

Ik heb misschien iets dergelijks gezegd. Maar de nauwkeurigheid van de
aantallen is zeker fantasierijk.
Het is waar dat het aantal mensen dat yoga serieus neemt niet
aanzienlijk is...
Maar de Goddelijke Genade is oneindig!
20 juli 1966

Lieve Moeder,

Ik vind het zeer schandelijk van onze kant om de Goddelijke
Genade te verspillen, om misbruik te maken van dit unieke voorrecht
dat ons is verleend ons hier. Maar, Moeder, waarom doen we dit?
Want ieder van ons heeft zeker — minstens één keer in zijn leven, op
een gezegend moment — de oneindige Pracht gevoeld en ervan
genoten, die binnen ons bereik ligt en op ons wacht. Toch zijn er zo
weinigen onder ons die yoga serieus nemen. Waarom?

Het is simpelweg onbewustheid, onbedwingbare TAMAS.
27 juli 1966

(Over een uitnodiging aan de begeleider om een cursus praktijkstudie
in Calcutta te volgen)

Wie oprecht wil leren, heeft hier alle mogelijikheden om dat te doen. Het enige
dat men buiten heeft, maar hier niet, is de morele dwang van een externe
discipline.

264



Hier is men vrij en de enige dwang is die welke men zichzelf oplegt
wanneer men OPRECHT is.
Nu is het aan jou om te beslissen.
3 augustus 1966

Lieve Moeder,

Ik was erg blij met uw antwoord en ik heb besloten niet te gaan.
Ik betwijfelde in ieder geval of u dit voorstel zou goedkeuren, maar toch
had ik de volgende redenen toen ik u vroeg of ik de uitnodiging kon
aannemen. (Hier staan de redenen opgesomd.)

Uit je brief maak ik op dat je echt een grote wens hebt om de uitnodiging te
aannemen... Ik wil je deze ervaring dus niet ontnemen en ik zeg je: "Je mag
gaan."
Deze beslissing is definitief.
4 augustus 1966

Lieve Moeder,
Mag ik foto's van Sri Aurobindo en U, met Uw zegen, om bij me
te houden als ik ver van Pondicherry ben?

Wil je echt gaan?
22 augustus 1966

Lieve Moeder,

Een laatste opmerking over deze beroemde affaire met de
uitnodiging die overal tot veel misverstanden heeft geleid.

Moeder, ik begrijp U niet! Op een keer zegt U tegen mij: "U mag
gaan. Deze beslissing is definitief"; later, als ik bij U kom, bevestigt U
het nogmaals en stuurt U mij weg met de verzekering dat U altijd bij me
zult zijn, dat ik zonder angst kan gaan, dat het me goed zal doen, enz.,
ondanks mijn aandringen dat ik geen zin meer heb om te gaan na het
ontvangen van Uw eerste brief.

Natuurlijk ga ik daarna alle nodige regelingen treffen. X regelt
mijn vertrek. Maar later antwoord je X dat je me toestemming hebt
gegeven, omdat je van mij hebt gehoord dat hij het goedvindt dat ik
daarheen ga. Vreemd!

Eerlijk gezegd begrijp ik hier helemaal niets van, behalve dat jij
niet enthousiast bent over mijn vertrek. Maar waarom al deze
complicaties? Ik weet niet wat X van me vindt, maar het is waar dat ik
hem in een heel ingewikkelde situatie heb gebracht en daar heb ik spijt
van.

265



Moeder, na je laatste vraag heb ik geen zin meer om te gaan. IK
GA NIET. Dit is mijn definitieve besluit. Dit beroemde hoofdstuk is
afgesloten.

Heel goed. En alles wat ik deed, was juist om je tot dit besluit te brengen!
23 augustus 1966

Lieve Moeder,

India wordt verondersteld de Goeroe van de wereld te zijn om
het spirituele leven op aarde te vestigen. Maar, Moeder, om deze hoge
positie te bekleden, moet ze politiek, moreel en fysiek waardig zijn,
nietwaar?

Zonder enige twijfel — en op dit moment is er nog veel te doen!
7 september 1966

Lieve Moeder,

Waarom deze chaotische toestand in onze huidige regering? Is
het een teken van een verandering ten goede, voor de heerschappij
van de Waarheid?

Het is de druk van de kracht van de Waarheid op de hele aarde die overal
wanorde, verwarring en onwaarheid veroorzaakt, in een weigering om te
worden getransformeerd.
De overwinning van de Waarheid is zeker, maar het is moeilijk te
zeggen wanneer en hoe die zal plaatsvinden.
14 september 1966

Lieve Moeder,
Hoe kan iemand yogadisciplines beoefenen zonder in God of
het Goddelijke te geloven?’”

Waarom? Het is heel gemakkelijk. Omdat dit slechts woorden zijn. Wanneer
iemand beoefent zonder in God of het Goddelijke te geloven, beoefent men
om enige perfectie te bereiken, om vooruitgang te boeken, om allerlei
redenen.

Zijn er veel mensen — ik heb het niet over degenen die een religie
hebben: ze leren een catechismus als ze jong zijn en dat zegt niet veel;, maar
van de mensen zoals ze zijn — zijn er veel die in het Goddelijke geloven?
Niet in Europa in ieder geval. Maar zelfs hier zijn er nogal wat die van oudsher

7 De Moeder beantwoordde deze vraag mondeling; ze sprak met iemand anders dan de kapitein.

266



een "familiegod" hebben, maar het deert hen helemaal niet om hun godheid
mee te nemen en in de Ganges te gooien als ze niet tevreden zijn! Het
gebeurt wel — ik ken mensen die dat deden. Ze hadden een familie Kali in
huis, ze namen haar daadwerkelijk mee en gooiden haar in de Ganges omdat
ze niet tevreden met haar waren. Als je in het Goddelijke gelooft, kun je zulke
dingen niet doen.

Ik weet het niet — geloven in het Goddelijke? Je verlangt naar een
zekere perfectie, misschien zelfs om jezelf te overstijgen, om iets hogers te
bereiken dan wat je bent; Als je filantroop bent, verlang je ernaar dat de
mensheid beter wordt, of minder ongelukkig, minder ellendig; allerlei van dat
soort dingen. Je kunt daarvoor yoga beoefenen, maar dat is geen geloven.
Geloven is het vertrouwen hebben dat er geen wereld kan zijn zonder het
Goddelijke, dat het bestaan van de wereld het bestaan van het Goddelijke
bewijst. En niet zomaar een "geloof", niet iets wat je hebt bedacht of geleerd,
niets van dat alles: geloof. Een geloof dat een levende kennis is, geen
verworven kennis, dat het bestaan van de wereld voldoende is om het
Goddelijke te bewijzen. Zonder het Goddelijke, geen wereld. En dit is zo voor
de hand liggend, zie je, dat je de indruk krijgt dat om anders te denken, je een
beetje dom moet zijn. En het "Goddelijke" niet in de zin van "doeleinde" of
"doel" of "einde", niet dat soort dingen: de wereld zoals die is, bewijst het
Goddelijke. Omdat het het Goddelijke is onder een bepaald aspect — een
nogal vervormd aspect, maar toch...

Voor mij is het zelfs sterker dan dat. Ik kijk naar een roos, een ding dat
zo'n concentratie van spontane schoonheid bevat — niet door de mens
gemaakt: spontaan, bloeiend; je hoeft alleen maar te zien om er zeker van te
zijn dat er een Goddelijke is. Het is een zekerheid. Men kan niet... het is
onmogelijk om niet te geloven. Het is net als die mensen (dit is fantastisch!),
die mensen die de Natuur bestuderen, haar echt grondig bestuderen, hoe
alles functioneert, tot stand komt en bestaat — hoe kan men oprecht, met
aandacht en zorg, bestuderen zonder er absoluut van overtuigd te zijn dat het
Goddelijke er is? Wij noemen het het Goddelijke — het Goddelijke is nietig!
(Moeder lacht.) Voor mij is het bestaan een onweerlegbaar bewijs dat er is...
dat er niets is dan Dat — iets dat we niet kunnen benoemen, niet kunnen
definiéren, niet kunnen beschrijven, maar iets dat we kunnen voelen en
steeds meer kunnen worden. lets dat perfecter is dan alle volmaaktheden,
mooier dan alle schoonheden, wonderbaarlijker dan alle wonderen, zodat
zelfs de totaliteit van alles wat bestaat het niet kan uitdrukken. En er is niets
dan Dat. En het is geen lets dat in het niets zweeft: er is niets dan Dat.

8 oktober 1966

Lieve Moeder,

Hoe kunnen we weten dat onze daden, onze gedachten en onze
aspiraties niet besmet zijn met een levenslustig verlangen, ook al lijken
ze misschien juist voor ons gezond verstand?

Het is een kwestie van innerlijke oprechtheid. Gezond verstand oordeelt niet,
omdat het een mentale functie van een nogal lagere orde is.

267



Bovendien is er een heel eenvoudige manier om te weten. Je hoeft je
alleen maar voor te stellen dat wat je wilt doen niet zal gebeuren, en als deze
verbeelding ook maar het minste ongemak veroorzaakt, kun je zeker zijn van
de aanwezigheid van verlangen.

12 oktober 1966

Lieve Moeder,
In deze integrale yoga van Sri Aurobindo heeft werk een
belangrijke plaats, toch? Als dat zo is, welke plaats heeft meditatie dan?

Werk gaat niet 24 uur per dag door.
Er is ruimte voor vele andere activiteiten die hun doel hebben in een
integrale Yoga.
26 oktober 1966

Lieve Moeder,
In het verhaal dat u schreef, "De Deugden”, beschrijft u
verschillende deugden. Welke is het meest noodzakelijk?

OPRECHTHEID.
2 november 1966

Lieve Moeder,

Al enkele jaren horen we dat de Ashram in een erbarmelijke
financiéle situatie verkeert, en van tijd tot tijd zien we dit duidelijk voor
onszelf. Maar, Moeder, we zien ook buitensporige uitgaven door
bepaalde personen en bepaalde afdelingen. Bovendien zijn deze
uitgaven alleen mogelijk dankzij Uw vrijgevigheid. Hoe kan men dan
zeggen dat de Ashram in een financiéle crisis verkeert?

Maar misschien is het juist omdat bepaalde personen en bepaalde afdelingen
buitensporig veel geld uitgeven dat er een financiéle crisis is!...
Verder is alles goed.
30 november 1966

Lieve Moeder,
Uw antwoord verklaart niets, want bent U het niet die deze
uitgaven beveelt?

Niet altijd.

268



U geeft tenminste Uw toestemming.

Soms.

Wanneer men gaat zitten om te mediteren, kan men er soms in slagen
mentale stilte te bereiken. Maar hoe kan men dit als een constante
ervaring vastleggen? Want zodra men zich in activiteit stort, begint de
mentale verstoring weer!

Men kan een rustig denken hebben zonder in een volledige staat van stilte te
zijn; men kan een activiteit uitvoeren zonder gestoord te worden. Het ideaal is
om te kunnen handelen zonder uit de mentale rust te komen.

Men kan alles doen terwijl men het denken rustig houdt, en wat men
doet, wordt beter gedaan.

Moet men, om zelfbeheersing te bereiken, de methode van "het
verruimen van het bewustzijn" volgen?

Het verruimen van het bewustzijn is noodzakelijk voor iedereen die een vrij en
intelligent leven wil leiden, zelfs zonder dat er sprake is van yoga of aspiratie
naar het Goddelijke Leven.

7 december 1966

Lieve Moeder,

Toen ik hoorde dat X tijdens het uitje in een meer bij Gingee
was verdronken, kon ik het niet geloven en was ik ook niet geschokt
door dit nieuws. De enige vraag die in me opkwam, was: Hoe is dit
mogelijk! Moeder wist dat we in Gingee waren, dus haar bescherming
was bij ons. Hoe is dit dan mogelijk?

De bescherming gaat over de groep — en als de actie van de groep
gecoordineerd en gedisciplineerd is, treedt de bescherming op. Maar wanneer
een individu onafhankelijk handelt, treedt de bescherming alleen op in de
mate van zijn geloof.

14 december 1966

Lieve Moeder,

269



In de Darshan-boodschap van 24 november spreekt Sri
Aurobindo over de invioed van de Goddelijke Passie en de Goddelijke
Genade.”® Maar wat is het verschil tussen de twee?

Het mededogen streeft ernaar het lijJden van iedereen te verlichten, of ze het
nu verdienen of niet.
De Genade erkent het recht op lijden niet en heft het op.
21 december 1966

Lieve Moeder,
Wat zijn de kwaliteiten die nodig zijn om "een waar kind van de
Ashram" genoemd te worden?

Oprechtheid, moed, discipline, uithoudingsvermogen, absoluut geloof in het
Goddelijke werk en onwankelbaar vertrouwen in de Goddelijke Genade. Dit
alles moet gepaard gaan met een aanhoudende, vurige, volhardende
aspiratie en een grenzeloos geduld.
Gelukkig nieuwjaar
28 december 1966

Lieve Moeder,

Er wordt gezegd dat niets in ons is, alles komt van buiten.
Elders wordt ook gezegd dat onze visie op de buitenwereld (de wereld
om ons heen) de weerspiegeling is van ons innerlijk wezen. Kunt u
deze twee zinnen een beetje uitleggen?

Om deze schijnbare tegenstrijdigheden te begrijpen, moet men opstijgen tot
het intellectuele niveau waarop alle tegengestelde ideeén tegen elkaar
kunnen worden geplaatst en samengevoegd tot een allesomvattende
synthese.

U schreef me ooit dat "anderen een spiegel zijn die het beeld van wie u
bent weerspiegelt." Kunt u mij dit een beetje uitleggen?

De dingen die je het meest shockeren in anderen, zijn die waar je zelf tegen
vecht of die je in jezelf probeert te onderdrukken. Dit wetende, leert je geduld
te hebben.

1 februari 1967

8 "Er zijn deze drie krachten: (1) De Kosmische Wet, van Karma of wat dan ook; (2) het Goddelijk
Mededogen dat inwerkt op zoveel mogelijk mensen als het door de netten van de Wet kan bereiken en
hun een kans geeft; (3) de Goddelijke Genade die onberekenbaarder, maar ook onweerstaanbaarder
werkt dan de anderen." — Letters on Yoga, SABCL, Vol. 23, p. 609.

270



Lieve Moeder,

Op de kaarten die U naar mensen stuurt op hun verjaardag,
schrijft U vaak simpelweg: "Bonne fete aan X, met mijn zegen." Maar
soms schrijft U ook andere dingen, zoals: "Moge hij geboren worden in
het ware leven" of "Voor een jaar van grote vooruitgang”, enz. Waar
hangen al deze variaties van af?

Van de toestand van degene aan wie ik de kaart schrijff en van zijn
bewustzijnstoestand, die varieert afhankelijk van het moment en het jaar.
8 februari 1967

Lieve Moeder,

De gewone man laat zich in het leven vaak leiden door zijn
geweten, nietwaar? Dus wat gebeurt er met iemand die geen geweten
heeft, die het verloren heeft door het te vaak te negeren?

Wat gewoonlijk "geweten" wordt genoemd, is een mentale formatie
gebaseerd op het idee van goed en kwaad, een morele entiteit of liever een
element van goede wil dat probeert het individu op wat algemeen bekend
staat als het rechte pad te houden.

Dit element fungeert als een verdediging tegen de vijandige krachten
die zich gemakkelijk meester kunnen maken van iemand die het advies van
zijn geweten heeft genegeerd.

Maar dit alles is een mentale benadering van de Waarheid. Het is niet
de Waarheid zelf.

15 februari 1967

Lieve Moeder,
Waarom voelt men, telkens wanneer men aan U denkt, een behoefte
aan fysieke nabijheid? Wat is de waarde van dit fysieke contact?

(1) Wanneer men zich bewuster is van het fysieke dan van het vitale en
mentale, lijkt de fysieke relatie echter en tastbaarder.

(2) Voor degenen die serieus met yoga in het lichaam zijn begonnen, is
de fysieke relatie natuurlijk een krachtig hulpmiddel.

Ik vraag de eerste om zich in te spannen om niet alleen een
psychische relatie op te bouwen (die er altijd is, zelfs als ze zich er niet van
bewust zijn), maar ook een mentale en vitale relatie, waardoor de uiterlijke
relatie minder onmisbaar wordt.

Ik probeer de anderen te leren hun fysieke bewustzijn te verruimen,
zodat ze zelfs op afstand van mijn fysieke aanwezigheid kunnen profiteren.

22 maart 1967

271



Lieve Moeder,

Als je hier weggaat, voel je een soort leegte vanbinnen. Zelfs als
Je alle fysieke gemakken hebt, ontbreekt er nog steeds iets. Je voelt je
niet erg vreugdevol. Je wilt zo snel mogelijk terugkomen. Kunt u mij de
reden voor dit gevoel uitleggen? Waarom voelt men zich niet eens vrij?

Misschien komt het doordat je een ziel hebt.
12 april 1967

Lieve Moeder,
Wat bedoelt u met uw laatste antwoord? Heeft niet iedereen een

ziel?

Niet iedereen is zich bewust van zijn ziel en er zijn maar weinigen die zich

door hun ziel laten leiden.
19 april 1967

Lieve moeder,

Normaal gesproken voel ik me best tevreden met het leven
zoals het is — de tijd gaat snel. Maar er zijn periodes dat ik het gevoel
heb dat ik niet veel vooruitgang boek. Ik zit nog steeds vast in de sleur
van oude, bekrompen gewoontes die me niet vrij laten.

Het karakter kan veranderen en moét veranderen, maar het is een lang en
nauwgezet werk dat aanhoudende inspanning en grote oprechtheid vereist.
26 april 1967

Lieve Moeder,
Mensen zeggen veel over 4 mei’® — soms word jij ook geciteerd.
Maar ondanks dit alles heb ik de betekenis ervan nog niet helemaal

begrepen.

Is het noodzakelijk dat het betekenis heeft?
Sri Aurobindo kondigde aan dat er vanaf die datum iets zou
gebeuren.® En dat gebeurde ook.

® De numerieke reeks van deze datum is 4.5.6.
80 Sri Aurobindo schreef: "1.2.34. Het wordt verondersteld altijd een jaar van manifestatie te zijn. 2.3.45

is het jaar van kracht — wanneer het gemanifesteerde zijn volle kracht krijgt. 4.5.67 is het jaar van
volledige realisatie." (Brief van 2 februari 1934)

272



Dat is alles wat nodig is.
21 juni 1967

Lieve Moeder,

Men zegt dat de vibraties van het wezen zich ontwikkelen van
het ene leven naar het andere, rijker worden en de psyche-
persoonlijkheid vormen achter de opperviakkige persoonlijkheid. Maar
hoe blijft de paragnost, gebukt onder deze trillingen en herinneringen,
dan vrij? 8

Maar waarom zegt hij "gebukt"?

Nee, de psyche decanteert — dat is precies wat er gebeurt. De psyche
bewaart de dingen niet in hun totaliteit — het decanteert, het decanteert
geleidelijk de vibraties.

Het psychische geheugen is een gedecanteerde herinnering aan
gebeurtenissen. Bijvoorbeeld, in vorige levens zijn er momenten geweest
waarop de psyche om de een of andere reden aanwezig was en deelnam; in
dat geval bewaart het de herinnering aan de omstandigheid. Maar de
herinnering die het bewaart, is die van het psychische leven van dat moment;
dus zelfs als het de herinnering aan het beeld bewaart, is het een
vereenvoudigd beeld zoals het wordt vertaald in het psychische bewustzijn en
volgens de psychische vibratie van alle aanwezige mensen.

Hij zou zo'n vraag niet stellen als hij ooit een psychisch geheugen had
gehad, want als je er een hebt, is het volkomen duidelijk.

Voordat ik deze dingen wist, had ik psychische herinneringen en die
troffen me altijd door hun bijzondere karakter. Het was alsof je, je kunt niet
precies zeggen een emotie, een bepaalde emotionele trilling van een
omstandigheid had; en dat is wat vaststaat, wat overblijft, wat blijft. En zo heb
je een perceptie — een beetje vaag, een beetje wazig — van de mensen die
erbij waren, van de omstandigheden, van de gebeurtenissen, en dat vormt
een psychische herinnering; het zijn zelden de gebeurtenissen die mentaal
worden beschouwd als de meest memorabele of belangrijkste in een leven,
maar de momenten waarop de psyche heeft deelgenomen — bewust
deelgenomen — aan de gebeurtenis. En dat is wat overblijft.

15 juli 1967

Lieve Moeder,

U bent altijd en op elk moment bij ons, alleen zijn we ons er niet
van bewust. Alleen gevaar doet ons Uw Aanwezigheid herinneren,
zodat we Uw bescherming kunnen hebben. Maar laatst, tijidens een
lange reis, voelden we de aanwezigheid van iemand anders dan

81 De Moeder beantwoordde deze vraag mondeling; ze sprak met iemand anders dan de kapitein.

273



onszelf in de auto, en die was heel sterk, ook al waren we ons er niet
van bewust van enig gevaar. Was er die dag een mogelijkheid van
gevaar? Zo ja, waarom voelden we dat dan niet?

Ik was heel sterk en bewust bij je, omdat X me had geschreven dat de
banden van de auto in slechte staat waren.
Je voelde het gevaar niet, omdat ik niet wilde dat je het voelde.
19 juli 1967

Lieve Moeder,

Waarom voelen mensen in de Ashram zelf de behoefte om
kleine groepen en verenigingen te vormen: bijvoorbeeld de Wereldunie,
de New Age Vereniging, enz.? Wat is hun doel?

Dat komt doordat mensen zich nog steeds inbeelden dat ze om iets nuttigs te
doen, groepen moeten vormen.
Het is de karikatuur van organisatie.
20 september 1967

Lieve Moeder,
Straft het Goddelijke onrecht? Is het mogelijk dat Hij ooit iemand
straft?
16 oktober 1967

16 oktober 1967 — 25 juli 1970

Na al die jaren heb ik het vergeten notitieboekje gevonden en antwoord ik:

Het Goddelijke ziet de dingen niet zoals mensen en heeft geen
behoefte om te straffen of te belonen.

Alle daden dragen hun vruchten met hun gevolgen in zich.

Afhankelijk van de aard ervan brengt een handeling iemand dichter bij
het Goddelijke of brengt hem er verder van af — en dat is het allerhoogste
gevolg.

25juli 1970

Lieve Moeder,

Laatst had ik een discussie met X over Sri Aurobindo's
Handeling. Hij zei dat als er een verlicht persoon zoals Vivekananda
was geweest, het werk beter gedaan had kunnen worden, maar dat
Moeder Haar werk moet doen met de instrumenten die Ze tot haar
beschikking heeft. Uiteindelijk vertelde hij me dat hij er geen mening
over had. "Mijn taak," zei hij, "is schrijven." En hij vroeg me wat mijn
"taak"” was. Ik antwoordde dat ik niet wist wat mijn "taak" was — ik wist

274



alleen dat ik me op mezelf moest concentreren om mezelf steeds
verder te perfectioneren. Klopte dat? Moeder, wat is eigenlijk mijn
"taak"?

De belangrijkste bezigheid is ongetwijfeld jezelf ontwikkelen en perfectioneren,
maar dat kan heel goed, en zelfs beter, terwijl je werkt. Het is aan jou om te
weten welk werk je het meest interesseert, het werk dat voor jou de weg naar
perfectie opent. Het kan iets ogenschijnlijk heel bescheidens zijn; het is niet
het schijnbare belang van een werk dat het zijn werkelijke waarde voor yoga
geeft.

5 augustus 1970

Lieve moeder,

Ik heb veel gelezen en gehoord over vorige en toekomstige
levens, maar ik ben er sterk van overtuigd dat we juist in dit leven onze
hoogste aspiraties moeten verwezenlijken, alsof dit de laatste kans is
die ons gegeven wordt. Voor mij zijn toespelingen op andere levens
eerder ongrijpbaar en academisch dan een hulp en een hoop. Het is
niet dat ik niet in reincarnatie geloof, maar dit idee komt heel vaak in
mijn gedachten terug. Moeder, is dit een bekrompenheid van mijn kant,
of niet?

Kennis van vorige levens is interessant voor het begrijpen van iemands aard
en het beheersen van iemands onvolkomenheden. Maar om eerlijk te zijn, het
is niet van het grootste belang, en het is veel belangriiker om je te
concentreren op de toekomst, op het te verwerven bewustzijn en op de
ontwikkeling van de natuur, die bijna onbegrensd is voor wie weet hoe dat te
doen.

We bevinden ons op een bijzonder gunstig moment in het universele
bestaan, een moment waarop op aarde alles wordt voorbereid op een nieuwe
schepping, of liever, op een nieuwe manifestatie in de eeuwige schepping.

7 november 1970

Lieve Moeder,

Als U fysiek getroffen bent, voel ik me altijd erg verdrietig. k zeg
tegen mezelf dat het geen gewone ziekte is, dat het een ervaring is die
leidt tot fysieke transformatie. Maar als ik aan Uw lijdende lichaam
denk, word ik verdrietig. En maakt dit dan niet deel uit van het Offer
van de Allerhoogste waarover Sri Aurobindo sprak? Zijn wij dit Offer
waardig?

Lieve Moeder, hoe zouden we in tijden als deze moeten zijn?
Wat is de beste houding van onze kant?

Het beste voor ieder is om zo oprecht mogelijk vooruitgang te boeken. De

materiéle moeilijkheden maken deel uit van het transformatieproces en
moeten kalm worden aanvaard.

275



14 november 1970

Lieve Moeder,

Ik heb de indruk dat Uw Kracht reageert op de intensiteit van
ons gebed. Maar mijn geval lijkt anders te zijn. Of ben ik me niet
bewust van mijn gebeden? Of wordt alles voor mij gedaan, voor mijn
bestwil, ondanks mijzelf?

Zo is het altijd voor iedereen. Het verschil zit in ieders bewustzijnstoestand.
Sommigen zijn zich volledig bewust van wat voor hen gedaan wordt. Degenen
die zich inspannen, worden zich bewust van het antwoord dat ze ontvangen,
en er zijn er wier aspiratie sterk genoeg en oprecht genoeg is om zich
voortdurend bewust te zijn van de hulp die hen wordt geboden.

28 november 1970

276



Serie EIlf

277



278



Serie EIf

Brieven aan een Sadhak
Aan een sadhak van de Sri Aurobindo Ashram.

Hoe kan mijn inspanning om het Goddelijke te dienen volmaakter
worden?

Door Hem steeds meer in elk deel van je wezen te willen — integraal.
11 oktober 1966

In 1958 zei de Moeder: "Als de dingen met deze snelheid blijven
vorderen, lijkt het meer dan mogelijk, bijna vanzelfsprekend, dat wat Sri
Aurobindo in een brief schreef een profetische aankondiging is: Het
supramentale bewustzijn zal in 1967 een fase van machtsrealisatie
ingaan."?

Zijn de dingen met de vereiste snelheid gevorderd?

Ja.
2 januari 1967

Mag ik proberen mijn nachten bewust te maken? Ik bid om leiding.

1) Een korte concentratie voor het slapengaan, met de wens om
de activiteiten van de nacht te herinneren wanneer je wakker wordt.

2) Maak bij het ontwaken geen plotselinge hoofdbewegingen en
bliff en paar minuten stil, geconcentreerd om te onthouden wat er
tiidens je slaap is gebeurd.

3) Herhaal deze oefeningen elke dag totdat je resultaat begint te
zZien.

18 januari 1967

Is het psychische wezen in de mens de hele ziel, of bestaan zowel de
ziel (in essentie als een goddelijke vonk in alle wezens) als het
psychische wezen samen?

De ziel is de eeuwige essentie in het centrum van het psychische wezen. De
ziel is in feite als een goddelijke vonk die vele zijnstoestanden aanneemt, van

82 \/ragen en Antwoorden 1957 — 1958, CWM, Vol. 9, p. 315.

279



toenemende dichtheid, tot aan de meest materiéle; ze bevindt zich in het
lichaam, in de zonnevlecht, om zo te zeggen.?3 Deze zijnstoestanden nemen
vorm aan en ontwikkelen zich, vorderen, worden geindividualiseerd en
geperfectioneerd in de loop van vele aardse levens en vormen het psychische
wezen. Wanneer het psychische wezen volledig gevormd is, is het zich
bewust van het bewustzijn van de ziel en manifesteert het dit perfect.

1 februari 1967

Zodra ik bepaalde mensen ontmoet of zie, ontstaan er bepaalde lagere
en verkeerde vibraties in mij. Dit is een onveranderlijke gewoonte,
ondanks het feit dat ik van deze reacties af wil. Wat moet ik doen?

De radicale methode is om elke mentale en vitale verbinding met deze
mensen te verbreken; maar totdat je weet hoe je dit moet doen, moet je het
effect dat door hun invloed wordt veroorzaakt, voortdurend uit je bewustzijn
bannen.

18 februari 1967

Je hebt gezegd: "Het Goddelijke is met je overeenkomstig je aspiraties.
Dit betekent natuurlijk niet dat hij toegeeft aan de fantasieén van je
uiterliike natuur — ik spreek hier over de waarheid van je wezen.
Bovendien vormt hij zich soms naar je uiterlijke aspiraties, en als je
leeft zoals de toegewijden die zich afwisselen tussen periodes van
vervreemding en omhelzing, van extase en wanhoop, zal ook het
Goddelijke verder van je af of dichterbij zijn, afhankelijk van wat je
gelooft. De houding is daarom erg belangrijk, zelfs de uiterlijke
houding."
Wat is de betekenis van "uiterlijke aspiratie"” en "uiterlijke

houding"? Wat is de beste uiterlijke houding?

Tenzij men yoga beoefent in het fysieke wezen (uiterlijk wezen), blijft het
onwetend — zelfs zijn aspiratie is onwetend en zijn goede wil eveneens; al zijn
bewegingen zijn onwetend en vervormen en misvormen zo de Goddelijke
Aanwezigheid.
Daarom is de yoga van de lichaamscellen onmisbaar.
25 februari 1967

83 Met "zonnevlecht" bedoelt de Moeder de hartstreek (niet de navelstreek); dit blijkt uit uitspraken die
ze elders heeft gedaan; zie bijvoorbeeld in Serie Dertien van dit deel, de laatste alinea van haar
antwoord van 20 september 1969.

280



"De Dageraad die niet voorbijgaat™ — welke spirituele staat
vertegenwoordigt deze wonderbaarlijke dageraad?

Eeuwige vernieuwing.
6 maart 1967

Zo begrijp ik de Purusha:

De Heer is de Allerhoogste Purusha, de Purushot tama.

De Atman is de universele Purusha.

De Jivatman is de individuele Purusha, en de fysieke Purusha,
de vitale Purusha, de mentale Purusha en de geheime Purusha in het
hart zijn projecties ervan.

De ziel is de Purusha die de evolutie binnengaat.

Klopt mijn begrip?

Dit is één manier om het te zeggen. Mentale definities zijn nooit meer dan
benaderingen, zeg maar.
10 maart 1967

Mijn lichaam is erg zwak en vol bewusteloosheid en tamas. Hoe kan dit
lichaam Uw goede instrument worden?

In het centrum van elke cel bevindt zich het Goddelijk Bewustzijn. Door
aspiratie en herhaalde zelfgave moeten de cellen transparant worden
gemaakt.

18 maart 1967

"Je bewust zijn van het bewustzijn van de ziel" — is dit hetzelfde als je
verenigen met het Goddelijke?

Je bewust worden van het bewustzijn van de ziel is de zekerste en
gemakkelijkste manier om je te verenigen met het Goddelijke.
25 maart 1967

U geeft ons alles wat we nodig hebben, maar mijn vermogen om te
ontvangen is zeer beperkt, omdat het me veel tijd kost om zelfs het
weinige dat ik kan ontvangen, te verwerken. Onbezorgd bid ik: Hoe kan
de situatie verbeterd worden?

84 De Moeder, Gebeden en Meditaties, 24 augustus 1914.

281



Deze moeilijkheid komt meestal voort uit een gebrek aan eenheid van het zijn.
Bepaalde delen zijn weerbarstig en weigeren te ontvangen. Ze moeten beetje
bij beetje opgevoed worden, net zoals men een kind opvoedt — en beetje bij
beetje zal de situatie verbeteren.

7 april 1967

Kijkend naar de huidige toestand van de wereld, kunnen we zeggen
dat het ergste al gebeurd is. We wachten op de dag dat de Heer de
aarde in Zijn armen zal nemen en "de aarde zal worden veranderd".
Komt die dag dichterbij?

Het zou heel goed kunnen dat dit nu gebeurt — maar het is niet op menselijke
schaal.
Eén moment van de Heer betekent waarschijnlijk vele jaren voor ons!
12 april 1967

Hoewel er een zekere charme en poézie schuilt in het feit dat er geen
formele datum is voor de oprichting van onze Ashram, zou je vanuit
een waarlijk occult standpunt kunnen zeggen dat de Ashram geboren
werd met de komst van de Moeder?

De Ashram ontstond een paar jaar na mijn terugkeer uit Japan, in 1926.
17 april 1967

De Heer zei tegen U: "Op een dag zult U mijn hoofd zijn, maar
richt Uw blik nu even naar de aarde."®®
Lieve Moeder, wat betekent "U zult mijn hoofd zijn"?

Het hoofd is het oorspronkelijke, ontvangende Bewustzijn.
22 april 1967

Wanneer ik dichter bij U wil zijn, zie ik dat ik mijn ego moet overwinnen.
Maar wanneer ik denk aan het overwinnen van mijn ego, zie ik dat ik
dichter bij U moet zijn. Hoe kan ik dit probleem oplossen?

De Genade is er om het op te lossen.
1 mei 1967

85 De Moeder, Gebeden en Meditaties, 17 mei 1914.

282



Hoe kan ik Uw goede kind zijn?

Door jezelf te zijn, heel eenvoudig, heel eenvoudig.
5 mei 1967

Wanneer ik U geld of een ander voorwerp kan aanbieden, brengt mij
dat grote vreugde, en wanneer een deel van mijn wezen zichzelf aan U
aanbiedt, is de vreugde die ik voel nog groter. Maar ondanks deze
ervaring is mijn hele wezen niet aan U aangeboden. Wat een domheid!
Hoe kan ik dit veranderen?

We bestaan uit vele verschillende delen die verenigd moeten worden rond het
psychische wezen, als we ons daarvan bewust zijn, of in ieder geval rond de
centrale aspiratie. Als deze vereniging niet plaatsvindt, dragen we deze
verdeeldheid in ons mee.

Om dit te doen, moet elke gedachte, elk gevoel, elke sensatie, elke
impuls, elke reactie, zoals die zich manifesteert, in het bewustzijn worden
gepresenteerd aan het centrale wezen of zijn aspiratie. Wat in
overeenstemming is, wordt geaccepteerd; wat niet in overeenstemming is,
wordt geweigerd, verworpen of getransformeerd.

Het is een langdurige onderneming die vele jaren kan duren — maar als
het eenmaal is voltooid, is de eenwording bereikt en wordt het pad
gemakkelijk en snel.

10 mei 1967

Hoe kan ik me ontdoen van de gewoonte om te voelen dat ik de
materiéle dingen bezit die mij toebehoren?

Als je volledig en totaal toebehoort aan het Goddelijke, dan behoort alles wat
is aan jou, alles wat deel uitmaakt van je materiéle wezen, behoort toe aan
het Goddelijke.

16 mei 1967

Soms denk ik dat de Agni die U in mij hebt aangewakkerd, alles zal
verbranden wat mij van U scheidt. Wat moet ik doen om bij te dragen
aan de vervulling ervan?

Telkens wanneer je iets in jezelf ontdekt dat je ontkent of waartegen je je

verzet, gooi het dan in de vlam van Agni, het vuur van aspiratie.
19 mei 1967

283



Is het mogelijk om mijn handen bewust te maken, zodat ze niets
onvolmaakts, onjuists of verkeerds doen? Wat is de manier om dat te
doen, Goddelijke Moeder?

Het is heel goed mogelijk door je te concentreren op je handen wanneer ze
iets doen.
De handen van schilders, beeldhouwers, muzikanten (vooral pianisten)
zijn doorgaans zeer bewust en altijd vaardig. Het is een kwestie van training.
29 mei 1967

Ik wil een moeilijkheid overwinnen: wanneer ik fouten of zwakheden in
mezelf waarneem, probeert iets ze te rechtvaardigen of me ervan te
weerhouden er aandacht aan te besteden.

Dit "iets" is de onoprechtheid van een onwetend zelfrespect dat nog niet heeft
begrepen dat het nobeler en verhevener is om je fouten te erkennen om ze te
corrigeren, dan ze te verbergen in de hoop dat ze niet worden opgemerkt.
Wat alle psychologische problemen betreft, is ook hier oprechtheid,
een totale en compromisloze oprechtheid, de ware remedie.
1 juni 1967

Vertel me alstublieft hoe ik me kan ontdoen van het verleden, dat me
Zo zwaar klampt.

Het verleden loslaten is iets zo moeilijks dat het bijna onmogelijk lijkt.

Maar als je je volledig en zonder voorbehoud aan de toekomst geefft,
en als dit geven voortdurend wordt vernieuwd, zal het verleden vanzelf
wegvallen en je niet langer belasten.

14 juni 1967

Toen ik op een ochtend uw boek Gebeden en Meditaties /as, wilde ik
weten welke beweging er eerst komt, "in U leven" of "voor U leven".

Voordat het denkvermogen aan de slag kon gaan om het antwoord
te vinden, was het antwoord dat spontaan bij me opkwam, was: "De
twee toestanden zijn complementair aan elkaar."

Ja, de twee toestanden zijn complementair, maar dat betekent niet
noodzakelijkerwijs dat ze gelijktijdig zijn. Meestal komt "leven voor U" op de
eerste plaats en als het wezen verenigd en oprecht is, volgt "leven in U" al
snel.

284



Maar natuurlijk, wil de eerste volmaakt zijn, dan moet de tweede

aanwezig zijn.
24 juni 1967

Uw handen zijn open om alles te geven, maar ik kan er slechts een
klein deel van ontvangen omdat ik niet ontvankelijk genoeg ben.

Dit is het exacte beeld van de toestand van de wereld die lijdt omdat ze niet
ontvankelijk is, terwijl ze in gelukzaligheid zou kunnen leven als ze zich zou
openen voor de Goddelijke Liefde.
Maar er is een remedie:
Oprechte en constante aspiratie.
6 juli 1967

Ik ben gaan inzien dat zowel de persoonlijke inspanning van de sadhak
als het resultaat ervan afhankelijk zijn van de Goddelijke Genade.

Hierover zou je humoristisch kunnen zeggen dat we allemaal goddelijk zijn,
maar we zijn ons daar nauwelijks van bewust, en wat we "onszelf" noemen, is
datgene in ons dat zich er niet van bewust is dat het goddelijk is.

13 juli 1967

Wie is trager om de heerschappij van het Goddelijke op aarde te
vestigen — de mens of het Goddelijke Zelf?

Voor de mens lijkt het Goddelijke traag.
In de ogen van het Goddelijke is de mens inderdaad traag!
Maar misschien is de traagheid in deze twee gevallen niet
hetzelfde.
20 juli 1967

Mag ik weten of het waar is dat een overledene na de dood vaak
terugkeert in het kind van zijn dochter?

Eerst moet de overledene een dochter hebben om herboren te worden in haar
kind.

Het is geen absolute regel — verre van dat — maar het komt vrij vaak
voor in India, waar het geloof in frequente reincarnaties nog steeds heel
gewoon is.

30 juli 1967

285



Ik vroeg me af: "Hoe kan men het onuitsprekelijke uitdrukken?" Het
antwoord kwam: "Door het te leven, door het te worden, door het
te zijn." Wat zegt de Moeder?

Dat klopt.
7 augustus 1967

Eén ding ontgaat me: hoe kunt u tijd vinden om alles te doen wat u
doet? Misschien bestaat fysieke tijd niet voor u!

Het lichaam kan de druk van de tijd verdragen omdat het weet en heel
concreet voelt dat het niet zelf leeft en handelt, maar dat alleen de
Allerhoogste Heer bestaat en dat Hij alleen leeft en handelt.
Dit is bovendien het geheim van alle volharding.
12 augustus 1967

Hier is een grappige zin van een anonieme auteur: "Godzijdank ben ik
een atheist.”

De zin zou nog grappiger zijn geweest als hij had geschreven: "Godzijdank
dat u mij tot atheist hebt gemaakt."
22 augustus 1967

Voor zover ik begrijp, zei u dat de psychische wezens van de
discipelen van de Ashram allemaal tot dezelfde familie behoren.
Desondanks is er vaak een gebrek aan samenwerking tussen ons.
Waarom is dat, Moeder?

Als ik dit zou zeggen (waarschijnlijk niet helemaal in deze woorden), zou het
alleen kunnen verwijzen naar een universele familie die openstaat voor alle
verschillen en zelfs alle afwijkingen.

Maar hoe dan ook, wederzijds onbegrip en gebrek aan samenwerking
kunnen alleen voortkomen uit het uiterlijke, fysieke en vitale wezen, dat in dit
leven wordt gevormd en nog niet onder de heerschappij en invioed van het
paranormale staat. Zodra men verenigd is met zijn psychische vermogens,
kunnen alle conflicten die voortkomen uit botsende kwade wilskracht niet
langer bestaan.

24 augustus 1967

286



Hoe kan men schaduw gebruiken om het Licht te realiseren?

Schilders gebruiken schaduw om het licht naar voren te brengen.

Schaduw is het symbool van het onbewuste. Dit is waar mensen 's
nachts rusten van de inspanning van de dag om bewust te worden. Wanneer
het bewustzijn almachtig wordt, zal schaduw niet langer nodig zijn en
verdwijnen.

4 september 1967

Er wordt gezegd dat er in de tantra's bepaalde methoden bestaan om
de chakra's van onderaf te openen, terwijl in de integrale yoga de
chakra's van bovenaf openen door de neerdaling van de Moeder’s
kracht.

Wat is het verschil tussen de resultaten van de opening van de
chakra's in deze twee systemen?

In Sri Aurobindo's integrale yoga bestaan dergelijke rigide regels en
onderscheidingen niet. leder volgt zijn eigen pad en heeft zijn eigen
ervaringen. Niettemin heeft Sri Aurobindo vaak gezegd en geschreven dat zijn
yoga begint waar de anderen ophouden.

Dit wil zeggen dat yoga gewoonlijk bestaat uit het ontwaken van het
fysieke bewustzijn en het geleidelijk laten opstijgen naar het Goddelijke. Sri
Aurobindo heeft daarentegen gezegd dat om zijn yoga te beoefenen, men het
Goddelijke al moet hebben gevonden en met Hem verenigd moet zijn — dan
daalt het bewustzijn door alle zijnstoestanden heen, tot aan de meest
materiéle, waarbij de Goddelijke Kracht met zich meeneemt, zodat de Kracht
het hele wezen kan transformeren en uiteindelijk het fysieke lichaam kan
vergoddelijken.

20 september 1967

In de radioboodschap verving u het woord "eenheid” door het woord
"unie".%¢ Mag ik weten, Lieve Moeder, waarom deze verandering is
doorgevoerd?

Omdat de meeste mensen, wanneer ze het woord "eenheid" horen,
uniformiteit begrijpen en niets verder van de waarheid is.
25 september 1967

8 "Q India, land van licht en spirituele kennis! Ontwaak voor uw ware missie in de wereld, wijs de weg
naar eenheid en harmonie." — Boodschap voor de oprichting van All India Radio, Pondicherry, 23
september 1967. Woorden van de Moeder — |, CWM, Vol. 13, p. 367.

287



Komt spontaniteit spontaan of moet men een discipline volgen om het
te verkrijgen?

Spontaniteit in gevoelens en handelen komt voort uit een permanent contact
met het paranormale, dat orde in de gedachten brengt en automatisch de
vitale impulsen controleert.

30 september 1967

U hebt mij geleerd hoe belangrijk het is om het goddelijk bewustzijn in
het lichaam te ontwaken, en nu bid ik tot U om de aspiratie van mijn
lichaam naar U te ontwaken.

De cellen van het lichaam dorsten naar het Goddelijk Bewustzijn en wanneer
ze ermee in contact komen, wordt hun aspiratie zeer intens.
21 oktober 1967

Ik heb gehoord over de aspiratie om simpelweg te zijn wat U wilt.

Dat is de beste staat om snel vooruitgang te boeken op het pad.
26 oktober 1967

Twee extreem rijke mannen die beweren zeer religieus en deugdzaam
te zijn, betalen niet wat ze volgens hun rekeningen verschuldigd zijn.
Een van hen weigert er met mij over te praten en de ander zegt:
"Vertrouw op God, je zult je geld niet verliezen."

Als de Moeder deze twee mannen eerlijk kon maken (zelfs
tiildelijk, lang genoeg om deze zaak op te lossen)...

Er wordt gezegd dat Christus zieken genas en zelfs doden opwekte. Op een
dag werd er een idioot naar hem toe gebracht om genezen te worden. Maar
Christus sloop weg en zei dat het een onmogelijkheid is om een domme man
intelligent te maken.
Een oneerlijke man eerlijk maken is een nog onmogelijker wonder.
8 november 1967

Wat is sneller voor transformatie: Goddelijke Liefde of Mahakali's
kracht?

Kali's kracht is alleen nodig voor degenen die nog niet openstaan voor
Goddelijke Liefde. Voor wie openstaat voor Goddelijke Liefde, is er niets meer

288



nodig.
11 november 1967

Door Uw Genade werkt mijn lichaam nu mee om van zijn luiheid af te
komen. Dat zelfs het lichaam een eigen wil heeft, is een nieuwe
ervaring voor mij.

Wanneer het lichaam bekeerd is, weet het hoe het moet samenwerken.
29 november 1967

Wat kwam er eerst in de manifestatie, de god of de Asura?

De oudste traditie zegt dat de eerste vier emanaties van de Mahashakti —
Bewustzijn, Liefde, Waarheid en Leven — zich afsneden (zichzelf scheidden)
van hun Opperste Oorsprong en werden Onbewustheid, Lijden, Valsheid en
Dood.

Daarna volgde een tweede emanatie om de schade te herstellen. Zijj
zijn de Goden.

Natuurlijk is dit een manier van spreken die overeenkomt met een
Realiteit die moeilijk in woorden te vatten is.

2 december 1967

Transformatie vereist een zeer hoge mate van aspiratie, overgave en
ontvankelijkheid, nietwaar?

Transformatie vereist een totale en integrale toewijding. Maar is dat niet het
streven van elke oprechte sadhak?

Totaal betekent verticaal in alle zijnstoestanden, van de meest
materié€le tot de meest subtiele.

Integraal betekent horizontaal in alle verschillende en vaak
tegenstrijdige delen waaruit het uiterlijke wezen bestaat (fysiek, vitaal en
mentaal).

4 december 1967

De geur van de bloemen die de Moeder geeft, is vaak iets
buitengewoons.

Bloemen zijn zeer ontvankelijk en ze zijn gelukkig als ze bemind worden.
15 december 1967

289



Ik ben het Goddelijke zo lang vergeten in dit leven en in vorige levens.
Maar een druppel van Uw Genade kan me in staat stellen om alle
verloren tijd in te halen.

Wat het verleden ook mag zijn geweest, het is niet de tijd die nodig is om
contact te maken met het Goddelijke, maar oprechte aspiratie.
19 december 1967

Kan iemands streven naar het Goddelijke de vereiste intensiteit en
oprechtheid hebben zonder de tranen en angst die in bijna alle oude
heiligenlegenden worden genoemd?

Tranen en angst duiden op de aanwezigheid van een zwakke en nietige
natuur die nog steeds niet in staat is het Goddelijke in al zijn kracht en glorie
te ontvangen. Ze zijn niet alleen onnodig, ze zijn nutteloos en een obstakel
voor realisatie.

23 december 1967

U legt iets in Uw woorden waardoor we de Waarheid kunnen zien die
woorden niet kunnen overbrengen. Wat is het dat Uw woorden
vergezelt?

Bewustzijn.
27 december 1967

Ik denk dat altijd, op elk moment, iemand U roept, en U antwoordt.
Verstoort dit niet Uw slaap of Uw rust?

Dag en nacht komen er honderden oproepen — maar het Bewustzijn is
altijd alert en antwoordt.
Men wordt alleen materieel beperkt door tijd en ruimte.
3 januari 1968

Hoe komt het dat hoe rijker men is (materieel), hoe oneerlijker men
gewoonlijk is?

Dat komt doordat materiéle rijkdom wordt beheerst door de tegenkrachten —
en omdat ze nog niet bekeerd zijn tot de Goddelijke Invloed, hoewel het werk
is begonnen.

Die overwinning zal deel uitmaken van de triomf van de Waarheid.

290



Rijkdom zou geen persoonlijk bezit moeten zijn en zou ter beschikking
moeten staan van het Goddelijke voor het welzijn van allen.
4 januari 1968

Wanneer Moeder zegt dat rijlkdom geen persoonlijk bezit mag zijn,
begrijp ik dat wat er moet gebeuren eerder een verandering in
psychologische houding is van degenen die geld bezitten dan een
verandering in de eigendomswet.

Ongetwijfeld.
Alleen de psychologische verandering kan een oplossing zijn.
6 januari 1968

De discipelen van de Ashram hebben een zekere en gemakkelijke manier
om hun geld ter beschikking te stellen aan het Goddelijke: ze bieden het
aan de Moeder aan.

Maar hoe kunnen anderen dat doen? Kan men zeggen dat
iedereen zich moet ontdoen van het gevoel van bezit en zijn geld moet
uitgeven volgens het Goddelijke gebod in zichzelf, van tijd tot tijd?

Ik ben er zeker van dat als iemand voldoende gevorderd is op het pad om de
kennis te ontvangen dat geld een onpersoonlijke kracht is en gebruikt moet
worden voor de vooruitgang van de aarde, deze persoon innerlijk voldoende
ontwikkeld zal zijn om de kennis te ontvangen over hoe het geld het beste
gebruikt kan worden.

8 januari 1968

Eergisteren, toen ik mijn vaas voor u aan het klaarmaken was, zei ik
tegen een bloem: "O, je gaat naar moeder!" en die glimlachte echt.
Hetzelfde gebeurde opnieuw gisteren en vandaag.

Dat is inderdaad heel interessant. Was het een roos of een hibiscus?
27 januari 1968

Een hibiscus gaf me deze ervaring.

Ja, het is een zeer bewuste bloem — ik heb er veel bewijzen van gehad.
27 januari 1968

201



Is constante herinnering aan het Goddelijke het begin van eenwording?

Een begin van eenwording komt zelfs véér constante herinnering. Wanneer
de herinnering constant is, voelt men vaak een Aanwezigheid die zich aan de
herinnering opdringt.

29 januari 1968

Toen u sprak over de "Transcendente Moeder" (en het bovenste
bloemblaadje van de Transformatiebloem), zei u: "Het Transcendente
is zowel één als twee (of duaal) tegelijk." Wat betekent dit?

Voorbij de schepping ligt de volmaakte Eenheid, maar potentieel bevat het
dualiteit, aangezien de Mahashakti zich zal manifesteren voor de behoeften
van de schepping.

5 februari 1968

Afgelopen maandag sprak u met mij over het Transcendente, dat
zowel één als twee tegelijk is. Natuurlijk zal ik wachten tot het ware
bewustzijn komt om deze kennis te hebben. Maar gisteren probeerde
ik op te schrijven wat U had gezegd:

"Het denkvermogen denkt achtereenvolgens aan dingen. Maar
daarbuiten en daarboven bestaat alles tegelijkertijd. Het Ene is zowel
één als twee; het gemanifesteerde en het niet gemanifesteerde, alles
bestaat tegelijkertiid. Wanneer Het wordt geobjectiveerd in de
schepping, in de manifestatie, er is een opeenvolging: één, twee...
Maar dit is slechts een manier van spreken. Er is geen opeenvolging,
geen begin. Daarbuiten, in de volmaakte Eenheid, bestaat alles
tegelijkertijd, gelijktijdig. Dit kan niet worden begrepen, het moet
worden ervaren;, men kan het ervaren.” Corrigeer deze regels
alstublieft.

Ze -zijn correct.
9 februari 1968

Wat is het verschil tussen een emanatie en een formatie?

Deze woorden zijn niet van toepassing op de fysieke wereld zoals die nu is.
De uitleg is slechts een benadering. Toch kan men zeggen dat de
emanatie bestaat uit de substantie van de emanator zelf, terwijl de formatie
bestaat uit een substantie buiten de formator.
Om een vergeliking te maken, zou men kunnen zeggen dat de
emanatie is als een kind gemaakt van de substantie van zijn moeder en dat

202



de formatie is als een levend standbeeld gemaakt van een materiaal buiten
de beeldhouwer.
Maar dit is natuurlijk slechts een zeer benaderende uitleg.
11 maart 1968

Het pad is lang, heel lang, bijna eindeloos.

Het is waar dat het pad heel lang is, maar voor wie het oprecht volgt, is het
werkelijk heel interessant, en bij elke stap wordt men beloond voor de moeite.
16 maart 1968

Het lijkt mij dat het land Auroville zelf verlangt. Is dat waar, Lieve
Moeder?

Ja, het land zelf heeft een bewustzijn, ook al is dit bewustzijn niet
geintellectualiseerd en kan het zich niet uiten.
21 maart 1968

Vandaag hebt U mij de fundamentele onverenigbaarheid tussen de
menselijke wet en de Waarheid laten zien. Maar dit is een probleem
waar ik heel vaak mee geconfronteerd word.

Politiek en zogenaamde rechtvaardigheid zijn in de mensheid nog steeds wat
het meest dicht bij de Waarheid staat. Maar ook hun beurt tot bekering zal
komen, misschien eerder dan we denken.

28 maart 1968

Kan men zeggen dat alle verspilling een verspilling van bewustzijn
weerspiegelt?

Verkwisting van welke aard dan ook is het resultaat van onbewustheid.

Bewustzijn in zijn zuiverheid is perfect en onfeilbaar.
2 april 1968

De Upanishad zegt dat men tijdens de slaap het zuivere Zijn bereikt.
Geldt dit alleen voor de yogi of voor iedereen?

In theorie geldt het voor iedereen. Maar de overgrote meerderheid van de
mensen raakt bewusteloos, en als er contact is met het zuivere Zijn, is dat

293



volkomen onbewust. Slechts weinigen zijn zich bewust van deze relatie. Het
is meestal het resultaat van Yoga.
8 april 1968

(Over bewusteloosheid tijdens de slaap)

Tijdens de slaap worden de innerlijke wezens bewust actief. Wanneer iemand
wakker wordt, is het het wakkere wezen dat zich niet bewust is van de
activiteiten van de nacht.

16 april 1968

In het citaat dat voor morgen®” is gekozen, spreekt Sri Aurobindo over
"de Waarheid die op ons wil neerdalen" en "al in ons aanwezig is".
Kunt u deze paradox uitleggen, die, zoals ik voel, slechts schijnbaar is?

Het is geen paradox.

Het is hetzelfde fenomeen als voor het Goddelijke dat zich in het
centrum van ons wezen bevindt, enz. en tegelijkertijd boven de schepping
staat, het Goddelijke naar wie de hele schepping zich beweegt, maar dat ze
nooit zou kunnen bereiken als ze hem niet in zich zou dragen.

Men moet voorbijgaan aan de begrippen ruimte en materie om te
kunnen begrijpen.

23 april 1968

Toen ik er vanochtend aan dacht om U te schrijven over de nacht van
banden en gehechtheden die mij de afgelopen drie weken omhuld
hebben, voelde ik dat al deze dingen er eigenlijk al heel lang waren en
dat Uw Genade ze nu onder mijn aandacht heeft gebracht, zodat ik de
volgende stap kan zetten.

Moeder, de nacht is al erg lang voor mij geweest. Maar het doet
er weinig toe, zolang ik me maar aan Uw voeten kan blijven
vasthouden.

Volgens mijn ervaring moet men niet proberen te vernietigen of te elimineren.
Men moet al zijn inspanningen concentreren op het opbouwen en versterken
van het ware bewustzijn, dat automatisch het werk van de eenwording van
het wezen zal doen.

87 "In de spirituele orde der dingen, hoe hoger we onze visie en ons streven projecteren, hoe groter de
Waarheid die op ons wil neerdalen, omdat ze al in ons is en vraagt om haar bevrijding uit de bedekking
die haar in de gemanifesteerde Natuur verbergt."

Sri Aurobindo

294



Op deze manier zal alles wat getransformeerd moet worden, op een
heel natuurlijke manier getransformeerd worden, zonder botsing of schade.
13 mei 1968

Hoe kan men de dag bespoedigen waarop het hele wezen in staat zal
zijn om te zeggen: "lk ben van U - van U alleen"?

Er zijn twee handelingen die in de praktijk samensmelten tot één.

(1) Vergeet nooit het doel dat men wil bereiken.

(2) Laat nooit toe dat enig deel van het wezen of enige beweging ervan
Zijn aspiratie tegenspreekt.

Dit maakt het ook noodzakelik om zich bewust te worden van zijn
nachten, omdat de activiteiten van de nacht vaak de aspiratie van de dag
tegenspreken en zijn werk ongedaan maken.

Waakzaamheid, oprechtheid, continuiteit van inspanning en de
Genade zullen de rest doen.

20 mei 1968

Zelfs "goede en onschuldige bewegingen" zouden in het licht van de
psychische vlam verschillende kleuren aannemen.

Het idee van goed en kwaad verandert volledig.
Men kan heel eenvoudig zeggen dat alles wat naar het Goddelijke
leidt, goed is, en alles wat van het Goddelijke wegleidt, slecht.
Veel deugden leiden van het Goddelijke weg door mensen tevreden
te stellen met wie ze zijn.
22 mei 1968

Sri Aurobindo schreef in Savitri:
“Ja, er zijn gelukkige wegen dicht bij Gods zon;
Maar weinigen zijn er die het zonovergoten pad betreden;
Alleen de zuiveren van ziel kunnen in het licht wandelen. ™8
Wat een vreugde zou het zijn om de vereiste zuiverheid te bezitten!

Wanneer men tussen mensen leeft met al hun ellende, is het alleen de
Genade die deze staat kan schenken — zelfs aan hen die door Tapasya hun
ego hebben afgeschaft.
Het gaat alle persoonlijke inspanning te boven.
27 mei 1968

88 Savitri, Boek VI, Canto 2

295



Wat is de meest effectieve manier om het ego te overwinnen?

De eenvoudigste en meest effectieve manier is om het aan het Goddelijke
aan te bieden; hoe oprechter en radicaler dit aanbod is, hoe sneller het
resultaat zal komen.

28 mei 1968

Om omhoog gericht te blijven en in het ware bewustzijn te leven — de
twee lijken elkaar aan te vullen.

Zijn het niet twee manieren om hetzelfde te zeggen? — zeker twee manieren
om hetzelfde te doen.
3 juni 1968

Wie moet er op zijn hoede zijn om de waarschuwing te geven: "Wees
voorzichtig! Kijk omhoog"?

Het is wat gewoonlijk het geweten wordt genoemd, maar in feite is het het
psychische wezen. En je kunt het alleen horen als je heel aandachtig bent,
want het maakt geen kabaal.

5 juni 1968

Is transparante oprechtheid een effectiever, onmisbaarder middel, of is
het een realisatie op zich?

Zonder oprechtheid kan niets worden gedaan. Met totale oprechtheid is alles
mogelijk.
12 juni 1968

Waar komt de liefde van de mens voor zijn eigen onwetendheid
vandaan?

Het is onwetendheid.
Onwetendheid is de ontkenning van alle inspanning. Onwetendheid
(dat wil zeggen, de erkenning dat er iets te weten valt wat we niet weten) is
het eerste effect van de goddelijke invloed op het onbewuste.
15 juni 1968

2906



Sri Aurobindo spreekt over Savitri's vastberadenheid in de volgende zin:
"Onveranderlijk als een onveranderlijke, eeuwige ster. "

Kan men zeggen dat een dergelijke vastberadenheid wordt verlangd

van de sadhak die naar transformatie streeft?

Dit is het grote mysterie van de schepping: onveranderlijk en toch eeuwig
vernieuwd.
17 juni 1968

Savitri zegt:
“Niet alleen is er hoop voor godheden puur;
De gewelddadige en duistere godheden
Sprongen woedend uit de ene borst om te vinden
Wat de blanke goden hadden gemist: ook zij zijn veilig;
Moeder’s ogen zijn op hen gericht en haar armen
Uitgestrekt in liefde begeren haar rebellerende zonen.”°
Wat hadden de blanke goden gemist?

De bekering van de Asura's.
24 juni 1968

Is de macht van de Asura'’s niet net zo grenzeloos als de macht van de
goden?

De vibraties van het kwaad zijn in werkelijkheid minder krachtig dan de
vibraties van het goede.
26 juni 1968

Kan men zeggen dat totale oprechtheid en de afschaffing van het ego
nauw met elkaar verbonden zijn?

Alleen de Allerhoogste Heer is volmaakt oprecht.
En wanneer het ego is afgeschaft, bestaat alleen de Allerhoogste Heer
nog.
28 juni 1968

89 Savitri, Boek X, Canto 1.

9 Savitri, Boek X, Canto 2.

207



In het spirituele leven is zelfs zitten achterovervallen.

Dit is zo waar dat men terecht zou kunnen zeggen: zelfs tijdens het slapen
moet men vooruitgaan.
Maar er komt een tijd dat de opstijging een volmaakte rust wordt.
2 juli 1968

Moeder sprak ooit met me over totale oprechtheid. Wat betekent
transparante oprechtheid?

Oprechtheid wordt vergeleken met een atmosfeer of een glasplaat. Als de een
van beide volledig transparant is, laat het licht door zonder het te vervormen.
Op dezelfde manier laat een oprecht bewustzijn goddelijke vibraties
door zonder ze te vervormen.
8juli 1968

Kan een individu transformatie bereiken, zelfs als het universum blijft
zoals het is?

In de evolutie is het individu de aarde ver vooruit, maar zolang hij op aarde
leeft, is er een zekere onderlinge afhankelijkheid. Maar de toestand van de
aarde zal zeker zodanig worden dat een supramentaal wezen er spoedig op
zal kunnen leven.

9juli 1968

De Boeddha zei dat Nirvana resulteert in het ophouden van
wedergeboorte. Maar staat het Goddelijke niet altijd vrij om de vonk die
zichzelf in Hem uitdooft, terug te sturen naar de manifestatie?

Natuurlijk maakt men elke keer dat men een regel maakt een fout.
Bovendien, hoewel hij geen ander fysiek lichaam heeft aangenomen, is
de Boeddha zelf teruggekeerd naar zijn werk in de aardse atmosfeer.
26 juli 1968

Als het universum één is, zou de bevrijding van één enkele persoon op
aarde dan niet de kracht moeten hebben om iedereen te bevrijden?

Eenheid betekent identiteit in oorsprong; maar in de manifestatie volgt elke

entiteit zijn eigen pad van bewuste terugkeer naar de Eenheid.
28 september 1968

208



In 1953 zei Moeder: "Welke weg men ook volgt, of het nu de religieuze
weg, de filosofische weg, de yoga-weg, de mystieke weg is, niemand
heeft transformatie gerealiseerd.™’

Kan men hopen dat de sadhaks nu goede vooruitgang hebben
geboekt in de richting van dit doel?

De omstandigheden zijn nu zodanig dat elke oprechte inspanning
noodzakelijkerwijs naar dit doel moet neigen.
30 september 1968

Hoe kan men meewerken aan de transformatie?

De zaken zijn nu zo geregeld dat zodra men in welke vorm dan ook meewerkt
aan de Goddelijke Dageraad, men noodzakelijkerwijs meewerkt aan de
transformatie.

7 oktober 1968

Het Goddelijke is het doel, het pad en degene die het pad betreedt.
Maar is iemand die niet naar het Goddelijke toe beweegt, niet ook het
Goddelijke?

ledereen is het Goddelijke, maar slechts weinigen kennen het en nog minder
zijn er die het bewust willen realiseren. Dit verklaart de lange duur en
moeilijkheid van de schepping als het doel ervan is dat alles en alles weer
bewust goddelijk wordt.

14 oktober 1968

Men zou graag de fundamentele realisatie hebben dat het Goddelijke
alles en alles is.

Daarvoor moet men zich identificeren met het Allerhoogste Goddelijke.

Als men zich eenmaal heeft geidentificeerd, en zich tot de schepping
wendt, ziet en weet men dat alleen het Goddelijke bestaat, zowel in de
Essentie als in de manifestatie.

16 oktober 1968

91 Vragen en Antwoorden 1953, CWM, Vol. 5, p. 82.

299



Is immuniteit tegen de aanval van tegenkrachten mogelijk zonder
transformatie?

Immuniteit komt niet automatisch voort uit transformatie.
Men moet elke verbinding met de gemanifesteerde wereld verbreken
om immuun te zijn.
Maar in ieder geval geeft transformatie de kracht tot overwinning.
18 oktober 1968

Is de Goddelijke Liefde gelijk voor iedereen, zelfs in de manifestatie?

Ja, gelijk en onveranderlijk.
Maar het vermogen om het waar te nemen en te ontvangen en de
gewoonte om het te vervormen, verschillen van persoon tot persoon.
22 oktober 1968

“De ideale Sadhaka zou in de Bijbelse zin moeten kunnen zeggen:
‘Mijn ijver voor de Heer heeft mij verteerd.” ” 92
Betekent dit een intense, constante en integrale aspiratie?

Ja, het betekent dat het hele wezen verzonken is in zijn toewijding.
24 oktober 1968

Blijft het onderbewustzijn tijdens de slaap registreren?

Voor de meeste mensen is het in hun slaap juist wat overdag of daarvoor in
het onderbewustzijn is geregistreerd, dat weer actief wordt en hun dromen
vormt.

26 oktober 1968

Aswapaty had veel geluk. Voor hem:
“Elke dag was een spirituele romance,...
Elke gebeurtenis was een diepe ervaring.” %3

Deze mogelijkheid staat open voor iedereen met een vurig verlangen.

92 Sri Aurobindo, De Synthese van Yoga, SABCL, Vol. 20, p. 52.

93 Sri Aurobindo, Savitri, Boek |, Canto 3.

300



1 november 1968

Hoe kan men behouden wat U geeft?

Het verdwijnt niet, maar dringt door tot het onderbewuste en blijft werken.
Om zich ervan bewust te blijven, moet men de reikwijdte van het
onderbewuste in zichzelf verkleinen en zo het bewustzijn vergroten.
3 november 1968

Wat moet men doen om de reikwijdte van het onderbewuste te
verkleinen?

Groeien in bewustzijn is het doel van het leven op aarde. Het is door de
ervaring van opeenvolgende levens dat de reikwijdte van het onderbewuste
geleidelijk wordt verkleind.

Door yoga en de inspanning om het Goddelijke in zichzelf en in het
leven te vinden, versnelt men het werk aanzienlijk en kan het in een paar jaar

worden gedaan.
5 november 1968

“Een kennis die werd wat ze waarnam,
Verving de gescheiden zintuigen en het hart
En trok de hele natuur in haar armen.™*
Verwijst Sri Aurobindo hier naar kennis door identiteit?

Ja, het is een zeer exacte beschrijving.
7 november 1968

“Een grotere kracht dan het aardse hield zijn ledematen vast,...
Wikkelde het drievoudige koord van hewt denkvermogen af en
bevrijdde
De hemelse wijdte van de blik van een Godheid.”®

Wat betekent “het drievoudige koord van het denkvermogen”?

De koorden symboliseren de beperkingen van het denkvermogen; en er zijn
er drie, omdat er een fysiek denkvermogen, een vitaal denkvermogen en een
mentaal denkvermogen is.

94 Savitri, Boek |, Canto 3.

% |dem., Boek I, Canto 5.

301



9 november 1968

"De dagen waren reizigers op een voorbestemde weg,
De nachten metgezellen van zijn mijmerende geest."®

Ja, er komt een tijd dat niets, absoluut niets, zich buiten de yoga bevindt en
de Goddelijke Aanwezigheid wordt gevoeld en gevonden in alle dingen en alle

omstandigheden.
11 november 1968

"Een laatste hoge wereld werd gezien waar alle werelden elkaar
ontmoeten;
In haar hoogste glans, waar Nacht noch Slaap is,
begon het licht van de opperste Drie-eenheid."’
Is de "opperste Drie-eenheid" Sachchidananda?

Ja.
15 november 1968

Door Krishna's Genade realiseerde Arjuna zich het kosmische
Goddelijke en Virat in een oogwenk. Wat een goede Goeroe en wat
een goede discipel!

Snelheid is niet per se een teken van superioriteit.
Deze "onmiddellijke" bekeringen zijn meestal het resultaat van vele

levens van voorbereiding.
17 november 1968

"De cellen van ons lichaam moeten de vlam van de Onsterfelijke
bevatten."%
Is dit het geheim van het lichtlichaam?

Het is een poétische manier om de transformatie uit te drukken die zal
plaatsvinden en die ingewikkelder is dan dat.
19 november 1968

9% Savitri, Boek |, Canto 3.
97 |dem., Boek |, Canto 5.

% |dem., Boek I, Canto 3.

302



Het lijkt mij, Moeder, dat wanneer de mens het Goddelijke niet
aanvaardt, dit meer voortkomt uit onwetendheid dan uit slechtheid. Is
dat niet zo?

Het komt ongetwijfeld voort uit onwetendheid en angst voor wat hij niet kent.
Het zijn alleen de Asura's en een paar grote vijandige wezens die het

Goddelijke weigeren en zich ertegen verzetten, ook al weten ze wie Hij is.
21 november 1968

Het lijkt mij, Moeder, dat de vlam die roept en de vlam die antwoordt
één en dezelfde zijn.

In wezen zijn ze hetzelfde; maar de volheid van de respons overtreft de
intensiteit van de roep verre. De respons overtreft altijd onze ontvankelijkheid

verre.
25 november 1968

Kan men zeggen, Moeder, dat volmaakte ontvankelijkheid alleen
ontstaat door voortdurende vereniging met het Goddelijke?

Als we "volmaakte ontvankelijkheid" de ontvankelijkheid noemen die alleen de
Goddelijke Invloed ontvangt en geen andere, dan is dat zeker — en
tegelijkertijd is het volmaakte zuiverheid.
Daar moeten we naar streven.
27 november 1968

"Niemand kan de hemel bereiken die niet door de hel is gegaan."™°
Maar toch, Moeder, gaat de ziel die door het Goddelijke is
uitverkoren niet op een andere manier door de hel dan anderen?

Het citaat betekent dat men, om de goddelijke regionen te bereiken, tijdens
Zijn verblijf op aarde, door het vitale moet gaan, dat in sommige delen een
ware hel is. Maar zij die zich hebben overgegeven aan het Goddelijke en door
Hem zijn aangenomen, worden omringd door de goddelijke bescherming en
voor hen is de overgang niet moeilijk.

29 november 1968

99 Savitri, Boek Il, Canto 8.

303



"Zijn falen is niet het falen dat God leidt"®
Omdat het deel uitmaakt van het spel?

Het is het menselijke denkvermogen dat het concept van succes en falen
heeft. Het is het menselijke denkvermogen dat het ene wil en het andere niet.
In het goddelijk plan heeft elk ding zijn plaats en zijn belang. Het is dus niet
het succes dat telt. Wat telt is om een volgzaam en zo mogelijk een bewust
instrument van de Goddelijke Wil te zijn.
Om te zijn en te doen wat het Goddelijke wil, dat is het werkelijk
belangrijke.
3 december 1968

“De ene oorspronkelijke transcendente Shakti, de Moeder, staat boven
alle werelden en draagt in haar eeuwige bewustzijn het Allerhoogste
Goddelijke.”0

Kan men op dezelfde manier zeggen dat de Allerhoogste
Goddelijke de Moeder in zijn eeuwige bewustzijn draagt?

Buiten kijf. o
Ze zijn EEN in essentie en manifestatie.
5 december 1968

Kan het ego niet instemmen met zijn eigen opheffing?

Het ego is geschapen voor het werk van individualisering; wanneer dat werk
is volbracht, is het niet ongebruikelijk dat het ego zijn eigen ontbinding
accepteert.

7 december 1968

Het menselijk genot van bezitten is een perversie van wat, Moeder?

Al het genot is een perversie, door egoistische beperking, van de Ananda, die
het doel is van de universele manifestatie.
11 december 1968

100 Savitri, Boek Ill, Canto 4.

101 Sri Aurobindo, De Moeder, SABCL, Vol. 25, p. 20.

304



"Wanneer we eten, moeten we ons ervan bewust zijn dat we ons
voedsel geven aan die Aanwezigheid in ons....""%

Wanneer ik probeer deze houding aan te nemen, smaakt het
eten beter en wordt de sfeer rustiger.

De Aanwezigheid is er altijd, wat we ook doen, en het is door onwetendheid,
nalatigheid of verstrooidheid dat we het niet voelen. Maar elke keer dat we
aandachtig en geconcentreerd zijn, worden we ons bewust van een
wonderbaarlijke transformatie in alles.

13 december 1968

Is het geheugen een goed hulpmiddel om je bewust te zijn van de
constante Aanwezigheid?

Het geheugen is een mentaal vermogen en helpt het mentale bewustzijn.
Maar gevoel en gewaarwording moeten ook meedoen.
17 december 1968

Wanneer de Aanwezigheid concreet wordf, duidt dit dan op de
deelname van gevoel en gewaarwording?

Om de Aanwezigheid te kunnen waarnemen, is de deelname van gevoel
onmisbaar, en wanneer gewaarwording samenwerkt, wordt de waarneming
concreet en tastbaar.

19 december 1968

"Alle dingen zullen veranderen in Gods transformerende uur." 1%
Kan de mens de komst van dit uur uitstellen of bespoedigen?

Noch het een, noch het ander in hun schijnbare tegenstelling, gecreéerd door
het afscheidende bewustzijn, maar iets anders dat onze woorden niet kunnen
uitdrukken.

In de huidige staat van het menselijk bewustzijn is het goed om te
denken dat aspiratie en menselijke inspanning de komst van de goddelijke
transformatie kunnen bespoedigen, omdat inspanning en aspiratie nodig zijn
om de transformatie te laten plaatsvinden.

21 december 1968

192 Sri Aurobindo, De Synthese van Yoga, SABCL, Vol. 20, p. 103.

103 Savitri, Boek Ill, Canto 4.

305



De Upanishad zegt: "Wanneer Dat gekend is, is alles gekend." Alles is
gekend in zijn essentiéle waarheid of ook in detail?

In zijn wezenlijke waarheid, maar men behoudt gewoonlijk tegelijkertijd de
perceptie van de illusoire verschijning.
23 december 1968

Het lijkt mij dat om dingen tot in detail te kennen, de gewone
instrumentatie ook voor de yogi nodig is, maar dat de yogi deze kennis
toetst aan de essentiéle waarheid.

Ja, zo kun je het stellen. Maar bovenal is het de houding ten opzichte van de
uiterlijke schijn die volledig verandert.
25 december 1968

Wat is eigenlijk, Moeder, de houding van de yogi ten opzichte van de
uiterlijke schijn?

Het nut van helder zien in plaats van blind te zijn.
Het nut van niet langer misleid te worden door uiterlijke verschijnselen.
Het nut van het kennen van het ware doel van het leven in plaats van
te leven in onwetendheid en valsheid.
27 december 1968

Is het waarnemen van de illusoire schijn automatisch voor de yogi?

Dat hangt waarschijnlijk af van de yogi en zijn toestand.

Maar wanneer men verenigd is met het Allerhoogste Bewustzijn en
wanneer het lichaam een transformatie ondergaat, behoudt het lichaam zijn
automatische waarneming van de buitenwereld; maar deze waarneming is
vollediger dan de gewone, alsof ze iets van haar inhoud onthult.

29 december 1968

Daarom, Moeder, is de transformatie van het lichaam noodzakelijk,
zelfs om in de Integrale Kennis te leven!

Zeker.

In Sri Aurobindo's yoga is de transformatie van het lichaam onmisbaar
voor zover dat mogelijk is. Het doel van deze yoga is namelijk niet een

306



ontsnapping aan het fysieke bewustzijn, maar een vergoddelijking van dat
bewustzijn.
31 december 1968

307



Serie Twaalf

308



309



Serie Twaalf

Brieven aan een Student

Aan een student in het Sri Aurobindo International Centre of Education die op
zestienjarige leeftijd begon te schrijven aan de Moeder.

Lieve Moeder,

Vroeger had ik de gewoonte om Savitri of een van Uw boeken te
lezen voordat ik 's avonds naar bed ging. Maar nu ben ik die gewoonte
kwijt en ga ik niet eens meer regelmatig naar de Samadhi. Ik begrijp de
ware waarde van deze dingen niet. Moet je ze regelmatig doen of
alleen wanneer je er zin in hebt? Waarom zou je deze dingen doen en
hoe zou je ze moeten doen?

Je leest Savitri om je intelligentie te ontwikkelen en diepere dingen te
begrijpen.

Je concentreert je op de Samadhi om te groeien in devotie en om in
contact te komen met Sri Aurobindo om zijn hulp te ontvangen.

Als deze dingen enige waarde voor je hebben, moet je ze regelmatig
doen, want het is de luiheid van de onbewustheid die je ervan weerhoudt ze
te doen. Je bent geboren voor een spiritueel en bewust leven — maar
misschien ben je nog te jong om de wil te hebben om dat te realiseren.

Zegeningen.

23 juli 1969

Lieve Moeder,

Elke keer dat ik besluit om goed te werken, zie ik dat mijn
inspanning niet langer dan twee dagen duurt. Wat denk je dat ik moet
doen zodat ik goed doe wat ik besloten heb te doen? Ik denk dat er iets
in mij is dat weigert mij te gehoorzamen.

Het is voor iedereen hetzelfde, zolang men niet bewust zijn hele wezen heeft
verenigd rond het psychische centrum.

Deze vereniging is onmisbaar als men meester wil zijn over zijn wezen
en al zijn handelingen.

Het is een lang en nauwgezet werk dat veel doorzettingsvermogen
vereist, maar het resultaat is de moeite waard, want het brengt niet alleen
meesterschap, maar ook de mogelijkheid tot transformatie en verlichting van
het bewustzijn.

Wil je het doen?

Zo ja, dan zal ik je helpen.

Zegeningen.

28 augustus 1969

310



Lieve Moeder,

Hoe kan men zich op elk moment herinneren dat wat men ook
doet voor U is? Vooral wanneer men een volledige offerande wil
brengen, hoe moet men dan te werk gaan, nooit vergetend dat het voor
het Goddelijke is?

Om dat te bereiken, moet je een koppige wil en veel geduld hebben. Maar als
je eenmaal het besluit hebt genomen om het te doen, zal de goddelijke hulp
er zijn om je te steunen en te helpen. Deze hulp voel je innerlijk in je hart.
Zegeningen.
9 september 1969

Lieve moeder,
Ik zou graag de ware betekenis van verjaardagen willen weten,
want het is hier een belangrijke dag.

Vanuit het perspectief van de innerlijke natuur is het individu jaar na jaar
ontvankelijker op zijn verjaardag, en daarom is het een geschikt moment om
hem te helpen elk jaar nieuwe vooruitgang te boeken.
Zegeningen.
25 september 1969

Lieve Moeder,

U schreef me dat het niet gemakkelijk is om in contact te komen
met het psychische wezen. Waarom vindt U het moeilijk? Hoe moet ik
beginnen?

Ik zei "niet gemakkelijk" omdat het contact niet spontaan is - het is vrijwillig.
Het psychische wezen heeft altijd invloed op de gedachten en handelingen,
maar men is zich daar zelden van bewust. Om zich bewust te worden van het
psychische wezen, moet men dat willen, zijn geest zo stil mogelijk maken en
diep in het hart van zijn wezen doordringen, voorbij de gewaarwordingen en
gedachten. Men moet de gewoonte ontwikkelen van stille concentratie en
afdalen in de diepten van zijn wezen.

De ontdekking van het psyche wezen is een vaststaand en zeer
concreet feit, zoals iedereen die de ervaring heeft gehad weet.

Zegeningen.

6 oktober 1969

Lieve Moeder,

Ik heb gezien dat ik mijn fysieke lichaam niet kan dwingen om
iets beter te presteren dan ik werkelijk kan. |k zou graag willen weten
hoe ik het kan forceren.

Maar, Lieve Moeder, is het goed om je lichaam te forceren?

311



Nee.

Het lichaam is in staat om vooruitgang te boeken en het kan geleidelijk
leren om te doen wat het voorheen niet kon. Maar haar vermogen tot
vooruitgang is veel langzamer dan het vitale verlangen naar vooruitgang en
de mentale wil tot vooruitgang. En als het vitale en de geest de leiding over de
handelingen krijgen, plagen ze het lichaam alleen maar, verstoren ze het
evenwicht en verstoren ze de gezondheid.

Daarom moet men geduldig zijn en het ritme van het eigen lichaam
volgen, dat redelijker is en weet wat het wel en niet kan.

Natuurlijk zijn sommige lichamen tamasisch en hebben ze een beetje
aanmoediging nodig om vooruitgang te boeken.

Maar in alle dingen en in alle gevallen moet men een evenwicht
bewaren.

Zegeningen.

13 oktober 1969

Lieve Moeder,
Waarom geloven we in wedergeboorte? Wat waren we voor onze
huidige staat?

Zij die de herinnering aan vorige levens hebben gehad, hebben de realiteit
van wedergeboorte verklaard.

Er zijn wezens geweest — en er zijn er nog steeds — wier innerlijk
bewustzijn voldoende ontwikkeld is om met zekerheid te weten dat dit
bewustzijn zich heeft gemanifesteerd in andere lichamen dan hun huidige en
dat het de verdwijning van dit lichaam zal overleven.

Het is geen theorie die ter discussie staat — het is een onbetwistbare
ervaring voor iemand die het heeft meegemaakt.

Zegeningen.

5 november 1969

Lieve Moeder,
Waar moeten we aan denken als we midden in de Natuur zijn?
Helpt contact met de Natuur ons op enigerlei wijze?

Het is niet door te denken dat men in contact kan komen met de natuur, want
de Natuur denkt niet.
Maar als men de schoonheid van de Natuur diep voelt en met haar
communiceert, kan dat helpen het bewustzijn te verruimen.
Zegeningen.
9 november 1969

Liefde voor de Natuur is meestal het teken van een zuiver en gezond wezen,
niet aangetast door de moderne beschaving. Het is in de stilte van een

312



vreedzaam denkvermogen dat men het beste met de natuur kan
communiceren.
Zegeningen.
13 november 1969

Lieve Moeder,
Hoe kan men jaloezie en luiheid kwijtraken, of beter gezegd
corrigeren?

Het is egoisme dat iemand jaloers maakt; het is zwakte die iemand lui maakt.

In beide gevallen is de enige werkelijk effectieve remedie bewuste
vereniging met het Goddelijke. Zodra men zich bewust wordt van het
Goddelijke en met Hem verenigd is, leert men inderdaad lief te hebben met
de ware liefde: de liefde die liefheeft om de vreugde van het liefhebben en
geen behoefte heeft aan wederliefde; men leert ook Kracht te putten uit de
onuitputtelijke bron en men weet uit ervaring dat men door deze Kracht in
dienst van het Goddelijke te gebruiken, van Hem alles ontvangt wat men heeft
uitgegeven en nog veel meer.

Alle remedies die door het denkvermogen worden aangedragen, zelfs
het meest verlichte denkvermogen, zijn slechts palliatieven en geen ware
genezing.

Zegeningen.

16 november 1969

Lieve Moeder,

Soms praat ik in min slaap. Dat is een teken dat het
denkvermogen geen controle heeft, toch? Dus wat moet ik doen om
hem 's nachts rustig te houden?

Over het algemeen, wanneer het lichaam 's nachts slaapt, gaat het
denkvermogen naar buiten, omdat het moeilijk is om lang stil te blijven; en
daarom praten de meeste mensen niet.

Maar je denkvermogen lijkt in je lichaam te blijven, dus je moet hem
vragen om volkomen stil en stil te blijven, zodat je lichaam goed kan rusten.
Een beetje concentratie daarvoor, voordat je gaat slapen, zal zeker effectief
zijn.

Zegeningen.

29 november 1969

Lieve Moeder,

Wanneer het lichaam slaapt, is het dan beter voor het
denkvermogen om het lichaam te verlaten? Waar gaat het
denkvermogen dan heen?

313



De mogelijkheden zijn voor iedereen verschillend: er zijn evenveel gevallen
als mensen. Maar iedereen kan leren welke omstandigheden het beste zijn
voor zijn rust.

Je kunt je bewust worden van je nachten en je slaap, net zoals je je
bewust bent van je dagen. Het is een kwestie van innerlijke ontwikkeling en
discipline van het bewustzijn.

Zegeningen.

1 december 1969

Lieve Moeder,

Wat bedoelt u met "bewust worden"? Is bewust worden van de
Goddelijke Aanwezigheid in jezelf het enige of telt bewust worden van
Je bewegingen, je spraak, enz. ook mee?

Je kunt er zeker van zijn dat het zich bewust worden van de Goddelijke
Aanwezigheid in jezelf uw hele manier van zijn aanzienlijk verandert en een
uitzonderlijke controle geeft over alle activiteiten, mentaal, vitaal en fysiek.
En deze controle is oneindig veel krachtiger en stralender dan alles wat
men via externe middelen kan verkrijgen.
Zegeningen.
9 december 1969

Lieve Moeder,
Wordt ons vitale leven uitsluitend gevormd door verlangens,
egoistische gevoelens, enz., of schuilt er ook iets goeds in?

Energie, kracht, enthousiasme, artisticke smaak, stoutmoedigheid en
daadkracht zijn er ook, als we weten hoe we ze op de juiste manier moeten
gebruiken.

Een vitaal leven dat bekeerd en toegewijd is aan de Goddelijke Wil,
wordt een stoutmoedig en krachtig instrument dat alle obstakels kan
overwinnen. Maar het moet eerst gedisciplineerd worden, en daar stemt het
alleen mee in wanneer het Goddelijke zijn meester is.

Zegeningen.

11 december 1969

Lieve Moeder,
Wat bedoelt Sri Aurobindo wanneer hij spreekt over
bewustzijnsverandering?

De overgang van het algemeen onwetende menselijke bewustzijn naar het
yogische bewustzijn, gebaseerd op de kennis van de Goddelijke
Aanwezigheid.

Zegeningen.

314



13 december 1969

Lieve Moeder,
Waarom is het beter om vroeg naar bed te gaan en vroeg op te
staan?

Als de zon ondergaat, daalt er een soort vrede op aarde neer en die vrede is
goed voor de slaap.

Als de zon opkomt, daalt er een krachtige energie neer op aarde en die
energie is goed voor het werk.

Als je laat naar bed gaat en laat opstaat, spreek je de natuurkrachten
tegen, en dat is niet erg verstandig.

Zegeningen.

21 december 1969

Lieve Moeder,
Voorspellen astrologie en andere studies altijd dingen correct, of
zijn mensen daar nog Steeds niet toe in staat?

Het menselijk onvermogen ligt noodzakelijkerwijs ten grondslag aan alles wat
mensen doen. Alleen hij die zich bewust is geworden van het Goddelijke en
Zijn trouwe instrument is geworden, kan fouten vermijden, als hij erop let
alleen te handelen naar het goddelijke bevel en er niets persoonlijks aan toe
te voegen.

Het moet gezegd worden dat dit niet gemakkelijk is. Alleen hij die geen
ego meer heeft, kan het correct doen.

Zegeningen.

25 december 1969

Lieve Moeder,
Wat zijn kennis en intelligentie? Spelen ze een belangrijke rol in
ons leven?

Kennis en intelligentie zijn juist de hogere mentale kwaliteiten van de mens,
die hem onderscheiden van het dier.
Zonder kennis en intelligentie is men geen mens, maar een dier in
menselijke vorm.
Zegeningen.
30 december 1969

315



Lieve Moeder,
Zal ons lichaam in het nieuwe ras van vorm veranderen?

Tussen het lichaam van het supramentale wezen en het lichaam van de mens
zal er ongetwijfeld een verschil zijn dat vergelijkbaar is met dat tussen de
mens en de meest geavanceerde aap; maar wat dit verschil zal zijn, kunnen
we nauwelijks weten totdat de nieuwe soort op aarde verschijnt.
Zegeningen.
13 januari 1970

Lieve Moeder,
Wat is het verschil tussen sport en lichamelijke opvoeding?

Sport zijn alle spellen, wedstrijden, toernooien, enz. Die gebaseerd zijn op
competitie en leiden tot plaatsingen en prijzen.

Lichamelijke opvoeding omvat in principe alle verschillende oefeningen
voor de ontwikkeling en het onderhoud van het lichaam.

Natuurlijk hebben we hier beide gecombineerd. Maar dit komt vooral
omdat mensen, vooral in hun kindertijd, nog steeds een bepaalde opwinding
nodig hebben om zich in te spannen.

Zegeningen.

14 januari 1970

Lieve Moeder,
Wat moet onze houding zijn ten opzichte van de begeleiders en
leraren hier?

Een gehoorzame, bereidwillige en liefdevolle houding. Het zijn je oudere
broers en zussen die veel moeite doen om je te helpen.
Zegeningen.
1 februari 1970

Lieve Moeder,
Waarom heeft de Schepper deze wereld en de mens gemaakt?
Verwacht Hij iets van ons?

Deze wereld is Hijzelf. Hij wil dat alles — wijzelf en de wereld en het hele
universum — zich er weer van bewust worden dat we Hem zijn.
Zegeningen.
5 februari 1970

316



Serie Dertien

317



318



Serie Dertien

Brieven aan een Student

Aan een student in het Sri Aurobindo International Centre of Education die op
zestienjarige leeftijd begon te schrijven aan de Moeder.

Lieve Moeder,
Moet men geld geven aan bedelaars of niet?

In een goed georganiseerde samenleving zouden er geen bedelaars moeten
zZijn.
Maar zolang er bedelaars zijn, doe wat je voelt.
Er zijn goede redenen om het wel en niet te doen.
Zegeningen
8juli 1969

Er is niemand voor wie het onmogelijk is het Goddelijke te realiseren. Alleen,
voor sommigen zal het vele, vele levens kosten, terwijl er anderen zijn die het
in dit leven al zullen doen. Het is een kwestie van wil. Het is aan jou om te
kiezen.

Maar ik moet zeggen dat de omstandigheden op dit moment bijzonder
gunstig zijn.

Zegeningen.

22 juli 1969

Lieve Moeder,
Wat betekent het eigenlijk om "het Goddelijke te realiseren"?

Het betekent je bewust worden van de Goddelijke Aanwezigheid in jezelf of
op spirituele hoogten, en, zodra je je bewust bent van Zijn Aanwezigheid, je
volledig aan Hem overgeven, zodat je niet langer een andere wil hebt dan de
Zijne, en uiteindelijk je bewustzijn met het Zijne verenigt. Dat is "het
Goddelijke realiseren”.
Zegeningen.
23 juli 1969

Lieve Moeder,

Wanneer we slapen, gaat ons bewustzijn uit, nietwaar? Maar
andere mensen hebben dromen waarin ik verschijn. Dus wat gebeurt
er? Verdeelt het bewustzijn zich of zijn de dromen van anderen slechts
hun eigen verbeelding?

319



Meestal is het het vitale bewustzijn dat het lichaam verlaat en de vorm, de
verschijning van het lichaam van de persoon aanneemt. Als de ene persoon
van de andere droomt, betekent dit dat beiden elkaar 's nachts hebben
ontmoet, meestal in de vitale regio, maar het kan ook elders gebeuren, in het
subtiele fysieke of mentale. Er zijn talloze verschillende mogelijkheden in
dromen.
Zegeningen.
1 augustus 1969

Lieve Moeder,
Waarom is de nacht donkerder viak voor zonsopgang — vanuit
zowel wetenschappelijk als spiritueel oogpunt?

Omdat de duisternis het licht probeert tegen te houden.
Zegeningen.
11 augustus 1969

Lieve moeder,
Waarom zijn de uren voor middernacht beter om te slapen dan
de uren erna?

Omdat, symbolisch, de zon in de uren voor middernacht ondergaat, terwijl hij
vanaf het eerste uur na middernacht begint op te komen.
Zegeningen.
22 augustus 1969

Er is maar één liefde, de Goddelijke Liefde, eeuwig, universeel, gelijk voor
iedereen en alles.

Het is de mens (de mens) die alle soorten gevoelens "liefde" noemt:
alle verlangens, aantrekkingskracht, vitale uitwisselingen, seksuele relaties,
gehechtheden, zelfs vriendschappen, en nog veel meer.

Maar dat alles is niet eens de schaduw van liefde, noch de misvorming
ervan.

Dit zijn allemaal mentale en vitale, sentimentele of seksuele activiteiten,
en niets meer.

Zegeningen.

6 september 1969

Lieve Moeder,
Wat is het verschil tussen verlangen en streven, en tussen
egoisme en zelfrealisatie?

320



Verlangen is een vitale beweging, streven is een psychische beweging.

Wanneer iemand een waarachtig, onzelfzuchtig en oprecht verlangen
heeft gehad, kan men de vraag niet eens meer stellen; want de vibratie van
verlangen, stralend en kalm, heeft niets te maken met de vibratie van
verlangen, die hartstochtelijk, duister en vaak gewelddadig is.

Egoisme betekent alles voor zichzelf willen, niets anders begrijpen dan
zichzelf, alleen voor anderen zorgen voor zover ze nodig of belangrijk voor
hem zijn. In het Frans betekent zelfrealisatie (realisation du Soi) het
ontdekken van het goddelijke centrum in iemands wezen. In het Engels wordt
zelfontplooiing over het algemeen opgevat in de betekenis van "succesvol
zijn". Sri Aurobindo gebruikt in zijn geschriften het woord "zelfrealisatie" voor
realisatie van het Zelf, dat wil zeggen, je bewust worden van het Goddelijke in
jezelf en je met Hem identificeren.

Zegeningen.

14 september 1969

Lieve Moeder,
Hoe kan men zijn wezen verenigen?

De eerste stap is om diep in zichzelf, achter de verlangens en impulsen, een
stralend bewustzijn te vinden dat altijd aanwezig is en het fysieke wezen
manifesteert.

Normaal gesproken wordt men zich pas bewust van de aanwezigheid
van dit bewustziin wanneer men met een gevaar, een onverwachte
gebeurtenis of een groot verdriet wordt geconfronteerd.

Men moet er dan bewust contact mee maken en leren dit naar believen
te doen. De rest volgt vanzelf.

Over het algemeen vindt men deze stralende aanwezigheid in het hart,
achter de zonnevlecht.

Zegeningen.

20 september 1969

Lieve Moeder,
Wat zal het resultaat zijn van het veranderen van het vitale in
iets goeds; met andere woorden, wat zal de verandering zijn?

Het vitale is de opvangplaats van alle slechte impulsen, alle slechtheid,
lafheid, zwakte en hebzucht.

Wanneer het vitale wordt omgezet, zijn de impulsen goed in plaats van
slecht; slechtheid wordt vervangen door vriendelijkheid, hebzucht door
vrijgevigheid; zwakte verdwijnt en kracht en uithoudingsvermogen nemen hun
plaats in; lafheid wordt vervangen door moed en energie.

De zetel van de actieve kracht bevindt zich in de gezuiverde vitaliteit.

Zegeningen.

20 oktober 1969

321



Lieve Moeder,

Ik heb nooit met mijn vrienden gesproken over de vraag waarom
we hier op aarde zijn, maar ik heb erover nagedacht en het enige
antwoord dat ik kon krijgen is dat we in ieder geval hier in de Ashram
zijn om het Goddelijke op aarde te manifesteren. Maar er blijft één
vraag over: als alles goddelijk is, zelfs de tegenkrachten, en als alles
door Hem geschapen is en Hij alles kan, hoe komt het dan dat Hij
zoveel tijd neemt en zulke omwegen gebruikt? Welk plezier beleeft Hij
aan het scheppen van onbewuste dingen en het bewust maken ervan?
En waarom al deze tegenslagen en dit lijden?

Het is een vraag die alle denkende mensen zich wel eens gesteld hebben.

Sommigen hebben het probleem dieper overwogen en zich afgevraagd
of mensen, die zo klein en beperkt zijn, de dingen konden zien zoals ze
werkelijk zijn; en in de hoop het beter te begrijpen, zochten ze naar een
goddelijker visioen, een globale en ware visie — met als resultaat Yoga. En
degenen die in hun streven geslaagd zijn, hebben ontdekt dat wanneer men
verenigd is met het Goddelijke, de visie op de dingen totaal verandert, en ze
Zijn allemaal tot dezelfde conclusie gekomen: verenig je met het Goddelijke
en je zult het begrijpen.

Zegeningen.

28 oktober 1969

Lieve Moeder,

Waarom en hoe verliest men zijn spirituele winst door ergens
heen te gaan? Men kan een bewuste poging doen en Uw bescherming
er altijd is, toch?

Je ouders bezoeken is terugkeren naar een invioed die over het algemeen
sterker is dan welke andere ook; en er zijn niet veel gevallen waarin de
ouders je helpen bij je spirituele vooruitgang, omdat ze meestal meer
geinteresseerd zijn in wereldse realisatie.

Ouders die primair geinteresseerd zijn in spirituele realisatie, vragen
hun kinderen meestal niet om bij hen terug te komen.

Zegeningen.

8 november 1969

Lieve Moeder,
Waarom zou je deelnemen aan sportwedstriiden en
demonstraties?

Omdat het een kans is om je meer in te spannen en daardoor sneller
vooruitgang te boeken.
Zegeningen.

322



16 november 1969

Lieve Moeder,
Ik zou graag de tweede stap willen weten om je wezen te
verenigen. U vertelde me over de eerste stap.

Het werk van het verenigen van je wezen bestaat uit:

(1) je bewust worden van je psychische wezen.

(2) het voorleggen aan het psychische wezen, zodra men zich ervan
bewust wordt, van al diens bewegingen, impulsen, gedachten en wilsdaden,
zodat het psychische wezen elk van deze bewegingen, impulsen, gedachten
of wilsdaden kan accepteren of verwerpen. De bewegingen, impulsen,
gedachten of wilsdaden die worden geaccepteerd, zullen worden behouden
en uitgevoerd; de verworpenen zullen uit het bewustzijn worden verdreven,
zodat ze nooit meer terugkomen.

Het is een lang en nauwgezet werk dat jaren kan duren om goed te
doen.

Zegeningen.

8 december 1969

Lieve Moeder,
Hoe moet men de Darshan-dagen doorbrengen, vijff en negen
december, en iemands verjaardag?

Op zoek naar een kennis die meer waar is dan gewone kennis.
De vijfde en negende in het begrijpen van wat de dood is.
De verjaardag in het ontdekken van het doel van het leven.
Zegeningen.
13 december 1969

(Over sportongelukken in de Ashram)

Ik denk niet dat er hier meer ongelukken gebeuren dan elders. Ze zouden er
zeker minder moeten zijn. Maar daarvoor moeten de kinderen die hier
studeren zich inspannen om hun bewustzijn te vergroten (iets wat ze hier
gemakkelijker zouden kunnen doen dan elders). Helaas nemen weinigen van

hen de moeite, waardoor ze de mooie kans die hun is gegeven, mislopen.
22 december 1969

323



Lieve Moeder,
Wat is het verschil tussen mensen die hun bewustzijn hebben
ontwikkeld en degenen die dat niet hebben gedaan?

Degenen die het gedaan hebben en het goed gedaan hebben, worden
bewust; de anderen blijven halfbewust, zoals de overgrote meerderheid van
de mensen.
Bewustzijn, het ware bewustzijn, geeft controle over iemands eigen
karakter en, in grote mate, over gebeurtenissen.
23 december 1969

Lieve Moeder,
Vindt u het niet goed om de kerken hier te bezoeken om de
middernachtceremonie bij te wonen?

Waarom gaan jullie naar de kerk? Zijn jullie Christenen of willen jullie Christen
worden?

Sri Aurobindo heeft zijn hele leven gewerkt aan de bevrijding van
mensen uit de slavernij van religies. Wil je zijn werk tegenspreken uit
kinderlijke, nutteloze nieuwsgierigheid?

Tot nu toe hebben allen die zijn gegaan, dat gedaan zonder om
toestemming te vragen, omdat ze aanvoelden dat die niet zou worden
gegeven.

25 december 1969

Lieve Moeder,

In Het Uur van God heeft Sri Aurobindo geschreven: "Er zijn
momenten waarop de Geest onder de mensen beweegt en de adem
van de Heer over de wateren van ons bestaan waait; er zijn andere
momenten waarop de Geest zich terugtrekt en mensen worden
overgelaten aan de kracht of de zwakte van hun eigen egoisme"% en
in een van uw brieven heeft u gezegd dat men niet op het ego moet
vertrouwen, maar op het paranormale. Moeder, wilt u mij dit uitleggen?

Het is zo dat we niet in een tijdperk leven waarin mensen aan hun lot zijn

overgelaten. Het Goddelijke heeft Zijn Bewustzijn neergezonden om hen licht

te geven. Allen die daartoe in staat zijn, zouden er profijt van moeten hebben.
Zegeningen.

29 december 1969

104 SABCL, Vol. 17, p. 1.

324



Lieve Moeder,

Over wat je me gisteren vertelde: had het Goddelijke Zijn
Bewustzijn niet naar de aarde gestuurd? Maar de hele schepping heeft
het Goddelijke vanaf het allereerste begin in zich, nietwaar?

Ja.
En waarom werden de primitieve mensen aan hun lot overgelaten?

De primitieve mensen stonden nog te dicht bij het dier om een relatie aan te
gaan met het Innerlijke Goddelijke; het is pas geleidelijk, door duizenden jaren
van opstijgende evolutie, dat de mens heeft geleerd bewust te zijn. Nu zijn ze
klaar om een veel hoger bewustzijn te manifesteren, het bewustzijn dat
volledig zal werken in de supermens; en daarom is dit bewustzijn naar de
aarde gekomen om te werken in allen die er klaar voor zijn het te ontvangen.
Zegeningen.
30 december 1969

Lieve Moeder,

"De wereld bereidt zich voor op een grote verandering. Wilt u
helpen?" 195

Wat is deze grote verandering waar u het over heeft? En hoe
kunnen wij daaraan bijdragen?

Deze grote verandering is de verschijning op aarde van een nieuw ras dat
voor de mens zal zijn wat de mens voor het dier is. Het bewustzijn van dit
nieuwe ras is al werkzaam op aarde om licht te geven aan allen die in staat
zijn het te ontvangen en er acht op te slaan.
Zegeningen.
2 januari 1970

Lieve Moeder,
Hoe moet het nieuws van de dood worden ontvangen, vooral
wanneer het iemand in onze omgeving betreft?

Zeg tot de Allerhoogste Heer: "Uw Wil geschiede", en blijf zo vredig mogelijk.

1% De Nieuwjaarsboodschap van de Moeder van 1970.

325



Als de overledene iemand is van wie men houdt, moet men zijn liefde
in vrede en rust op hem concentreren, want dat is wat de overledene het
meest kan helpen.

Zegeningen.

16 januari 1970

Lieve Moeder,

Hoe moeten we een film kijken? Als we ons identificeren met de
personages en als de film tragisch of vol spanning is, raken we er zo in
op dat we huilen of bang zijn. En als we ons afzijdig houden, kunnen
we het niet goed waarderen. Dus wat moeten we doen?

Het is het vitale dat geraakt en ontroerd wordt.

Als je mentaal kijkt, is de interesse niet meer hetzelfde; In plaats van
ontroerd of bezorgd te zijn, kun je rustig de waarde van een film beoordelen,
of hij goed gemaakt of geacteerd is, of de scénes artistieke waarde hebben.

In het eerste geval ben je een "goed publiek", in het tweede ben je
rustiger.

Zegeningen.

30 januari 1970

Lieve Moeder,

Hoe zouden we weten wat er in andere landen en zelfs in ons
eigen land gebeurt als we geen kranten lezen? We krijgen er tenminste
een idee van, toch?

Of zou het beter zijn om ze helemaal niet te lezen?

Ik heb niet gezegd dat je geen kranten mag lezen. |k zei dat je niet blindelings
alles moet geloven wat je leest; je moet weten dat de waarheid totaal anders
is.
Zegeningen.
4 februari 1970

Lieve Moeder,

Hoe kunnen we de waarheid van de feiten kennen door kranten
te lezen? Wat is de beste manier om de waarheid van de wereld te
kennen?

De beste manier is om de waarheid in onszelf te vinden — dan zullen we de
Waarheid kunnen zien, waar die ook is.
Zegeningen.
5 februari 1970

326



Serie Veertien

327



328



Serie Veertien

Brieven aan een Sadhak

Aan een sadhak van de Sri Aurobindo Ashram

We bevinden ons op een overgangsmoment in de geschiedenis van de aarde.
Het is slechts een moment in de eeuwige tijd, maar dit moment is lang
vergeleken met het menselijk leven. Materie verandert om zich voor te
bereiden op de nieuwe manifestatie, maar het menselijk lichaam is niet
plastisch genoeg en biedt weerstand; daarom neemt het aantal onbegrijpelijke
aandoeningen en zelfs ziekten toe en wordt het een probleem voor de
medische wetenschap.

De remedie ligt in de vereniging met de goddelijke krachten die aan het
werk zijn en een ontvankelijkheid vol vertrouwen en vrede die de taak
gemakkelijker maakt.

18 november 1971

Wie nu vooruitgang wil boeken, heeft een uitzonderlijke kans, omdat de
transformatie begint met het openen van het bewustzijn voor de werking van
de nieuwe krachten; zo hebben individuen een unieke en prachtige kans om
zich open te stellen voor de goddelijke invloed.

20 november 1971

Het doel van het individuele bestaan is de vreugde van het ontdekken van het
Goddelijke en de vereniging met Hem. Wanneer men dit heeft begrepen, is
men klaar om de kracht te vinden om alle moeilijkheden te overwinnen.

22 november 1971

Een overwinning op de lagere natuur geeft een diepere en meer blijvende
vreugde dan welk extern succes dan ook.
24 november 1971

Sri Aurobindo heeft ons een paar van de wonderen onthuld die de toekomst
de aarde zal brengen en heeft ons aangemoedigd ons daarop voor te
bereiden.

27 november 1971

329



ledereen heeft zijn ego en alle ego's staan met elkaar op gespannen voet.
Pas wanneer men zich van het ego ontdoet, wordt men een vrij wezen.
Om vrij te zijn, moet men alleen aan het Goddelijke toebehoren.

3 december 1971

In de moeilijke uren van het leven is het de dwingende plicht van ieder om zijn
ego te overwinnen in een totale en onvoorwaardelijke zelfgave aan het
Goddelijke. Dan zal het Goddelijke je laten doen wat je moet doen.

4 december 1971

Allerhoogste Heer, Oneindige Wijsheid,

In dit gevaarlijke uur, waarin egoismes met elkaar in conflict zijn en
zich laten gelden, ligt de enige veiligheid in het zoeken van toevlucht bij U!

Geef dat niets in ons een obstakel mag zijn voor de vervulling van Uw
Wil.

Geef dat wij bewuste en effectieve medewerkers mogen worden in de
vervulling van Uw Wil.

5 december 1971

Moeilijke uren komen naar de aarde om de mens ertoe te dwingen hun kleine
persoonlijke egoisme te overwinnen en zich uitsluitend tot het Goddelijke te
wenden voor hulp en licht. De wijsheid van de mens is onwetend. Alleen het
Goddelijke weet het.

7 december 1971

Ons menselijk bewustzijn heeft vensters die openstaan naar het Oneindige.
Maar over het algemeen houden mensen deze vensters zorgvuldig gesloten.
We moeten ze wijd openzetten en het Oneindige vrijelik in ons laten
binnenkomen om ons te transformeren.

Twee voorwaarden zijn noodzakelijk om de vensters te openen:

(1) vurige aspiratie;

(2) progressieve afschaffing van het ego.

De goddelijke hulp is verzekerd voor hen die oprecht aan het werk
gaan.

8 december 1971

Het ego was noodzakelijk om het individuele wezen te vormen. De
vernietiging ervan is daarom moeilijk. Er is een veel betere, zij het moeilijkere

330



oplossing: het transformeren en er een instrument van het Goddelijke van
maken.

Ego's die bekeerd zijn en zich volledig aan het Goddelijke wijden,
worden bijzonder krachtige en effectieve instrumenten.

De inspanning is moeilijk en vereist absolute en standvastige
oprechtheid, maar voor degenen met een sterke wil, een vurige aspiratie en
een onwrikbare oprechtheid is het de moeite waard om te doen.

De methode voor elk individu wordt uitgewerkt naarmate de activiteit
vordert, want elk ego heeft zijn eigen karakter en heeft een specifieke
methode nodig. De enige kwaliteiten die voor iedereen onmisbaar zijn, zijn
absolute doorzettingsvermogen en oprechtheid. De minste neiging tot
zelfbedrog maakt succes onmogelijk.

9 december 1971

Voor jou is de beste manier om te beginnen je psychische wezen te vinden, je
daarop te concentreren door het de getuige te maken van al je innerlijke
bewegingen en de rechter over alles wat je wel of niet moet doen, en ernaar
te streven je externe natuur aan zijn beslissingen te onderwerpen.

11 december 1971

Het psychische wezen is het individuele omhulsel van de Goddelijke
Aanwezigheid. Het bevindt zich diep in jezelf, voorbij alle gedachten.
11 december 1971

Communicaties van de psyche komen niet in mentale vorm. Het zijn geen
ideeén of redeneringen. Ze hebben hun eigen karakter, dat zich duidelijk
onderscheidt van het verstand, zoiets als een gevoel dat zichzelf begrijpt en
handelt.

Van nature is de psyche kalm, stil en stralend, begripvol en genereus,
breed en vooruitstrevend. Zijn voortdurende inspanning is gericht op begrijpen
en vooruitgang.

Het denkvermogen beschrijft en verklaart.

De psyche ziet en begrijpt.

13 december 1971

De psyche is zich bewust van zijn progressieve ontwikkeling gedurende
opeenvolgende levens op aarde, en heeft daardoor een herinnering aan de
belangrijke momenten in zijn vorige levens.
Hoe meer de psyche heeft deelgenomen aan deze fysieke levens op
aarde, hoe talrijker en preciezer zijn herinneringen zijn.
14 december 1971

331



Je alleen voelen te midden van mensen is een teken dat je de behoefte begint
te voelen om in je eigen wezen contact te maken met de Goddelijke
Aanwezigheid. Je moet je dus in stilte concentreren en proberen diep van
binnen de Goddelijke Aanwezigheid te ontdekken in de diepten van je
bewustzijn, voorbij alle mentale activiteit.

16 december 1971

Er komt een moment waarop het leven ondraaglik wordt zonder de
Goddelijke Aanwezigheid. Geef je daarom volledig over aan het Goddelijke en
je zult in het Licht verschijnen.

17 december 1971

Eén moment van bewuste verbondenheid met het Goddelike kan alle
weerstand verbrijzelen, hoe krachtig die ook mag zijn.
18 december 1971

In stilte ligt de grootste ontvankelijkheid. En in een onbeweeglijke stilte wordt
de grootste actie verricht.
Laten we leren stil te zijn, zodat de Heer ons kan gebruiken.
19 december 1971

We zullen een grote sprong naar realisatie hebben gemaakt wanneer we alle
defaitisme uit ons bewustzijn hebben verdreven.
Door ons geloof in de Goddelijke Genade te vervolmaken, zullen we in
staat zijn het defaitisme van het onderbewuste te overwinnen.
20 december 1971

Totale vereniging en de volmaakte manifestatie van het Goddelijke zijn de
enige middelen om een einde te maken aan het lijden en de ellende van de
fysieke wereld, die de oorzaak zijn van onderbewust pessimisme. Alleen in
volmaakte vereniging met het Goddelijke kan het bewustzijn uittreden tot de
eeuwige vreugde. En deze bewuste vereniging is het ware doel van het
aardse bestaan.

21 december 1971

332



Weten waarom we leven: de ontdekking van het Goddelijke en de bewuste
eenheid met Hem.
Het streven om ons uitsluitend op deze realisatie te concentreren.
Weten hoe we alle omstandigheden kunnen transformeren tot een
middel om dit doel te bereiken.
22 december 1971

Gebed

O Heer, wek in mij het vurige verlangen om U te kennen.
Ik streef ernaar mijn leven aan Uw dienst te wijden.
24 december 1971

Het beste wat we kunnen doen om onze dankbaarheid te uiten, is al het
egoisme in onszelf te overwinnen en ons voortdurend in te spannen voor
deze transformatie. Het menselijk egoisme weigert afstand te doen op grond
van het feit dat anderen niet getransformeerd worden. Maar dat is de vesting
van de kwade wil, want ieders plicht is zichzelf te transformeren, ongeacht
wat anderen doen.

Als mensen wisten dat deze transformatie, de afschaffing van egoisme,
de enige manier is om voortdurende vrede en vreugde te bereiken, zouden ze
ermee instemmen om de nodige inspanning te leveren. Dit is dus de
overtuiging die in hen moet ontwaken.

ledereen moet herhaaldelijk worden verteld: werp je ego af en er zal
vrede in je heersen.

De Goddelijke hulp beantwoordt altijd aan een oprecht verlangen.

25 december 1971

Mensen kunnen worden ingedeeld in vier hoofdcategorieén, afhankelijk van
hun levenshouding:

(1) Zij die voor zichzelf leven. Ze beschouwen alles in relatie tot
zichzelf en handelen ernaar. De overgrote meerderheid van de mensen is zo.

(2) Degenen die hun liefde aan een ander mens geven en voor hem
leven. Wat het resultaat betreft, hangt alles natuurlijk af van de persoon die
men kiest lief te hebben.

(3) Degenen die hun leven wijden aan de dienst aan de mensheid door
middel van een activiteit die niet voor persoonlijke bevrediging wordt gedaan,
maar die werkelijk nuttig is voor anderen, zonder berekening en zonder
persoonlijk voordeel van hun werk te verwachten.

(4) Degenen die zich volledig aan het Goddelijke geven en alleen voor
Hem en door Hem leven. Dit houdt in dat men de inspanning levert die nodig
is om het Goddelijke te vinden, zich bewust is van Zijn Wil en uitsluitend werkt
om Hem te dienen.

333



In de eerste drie categorieén is men van nature onderworpen aan de
gewone wet van lijden, teleurstelling en verdriet.

Alleen in de laatste categorie — als men die in alle oprechtheid heeft
gekozen en met onfeilbaar geduld heeft nagestreefd — vindt men de zekerheid
van totale vervulling en een constante, stralende vrede.

26 december 1971

Leef niet om gelukkig te zijn, leef om het Goddelijke te dienen, en het geluk
dat je geniet zal alle verwachtingen overtreffen.
28 december 1971

We bevinden ons op een beslissend moment in de geschiedenis van de
aarde. De aarde bereidt zich voor op de komst van de supermens en
daardoor verliest de oude manier van leven zijn waarde. We moeten moedig
het pad van de toekomst betreden, ondanks de nieuwe eisen. De
kleinzieligheden die ooit draaglijk waren, zijn dat niet langer. We moeten
onszelf verruimen om te ontvangen wat komen gaat.

29 december 1971

Het resultaat van de schepping is een gedetailleerde vermenigvuldiging van
bewustzijn.

Wanneer de visie op het geheel en de visie op alle details verenigd zijn
in één enkel actief bewustzijn, zal de schepping haar progressieve perfectie
hebben bereikt.

8 januari 1972

In tijld en ruimte hebben geen twee mensen hetzelfde bewustzijn, en de som
van al deze bewustzijnen is slechts een gedeeltelike en verminderde
manifestatie van het Goddelijk Bewustzijn.
Daarom zei ik "progressieve perfectie", omdat de manifestatie van het
bewustzijn van details oneindig en oneindig is.
9 januari 1972

De eerste voorwaarde is om geen eigen persoonlijk belang als doel te hebben.
De eerste vereiste kwaliteiten zijn stoutmoedigheid, moed en
doorzettingsvermogen.
En dan het besef dat men niets weet vergeleken met wat men zou
moeten weten, dat men niets kan doen vergeleken met wat men zou moeten
doen, dat men niets is vergeleken met wat men zou moeten zijn.

334



Men moet een onveranderlijke wil hebben om te verwerven wat
ontbreekt in iemands natuur, om te weten wat men nog niet weet, om te
kunnen doen wat men nog niet kan.

Men moet voortdurend vooruitgang boeken in het licht en de vrede die
voortkomen uit de afwezigheid van persoonlijke verlangens.

Men zou als programma kunnen nemen:

"Altijd beter. Vooruit!"

En slechts één doel hebben: het Goddelijke kennen om Hem te kunnen
manifesteren.

Volhard, en wat je vandaag niet kunt, zul je morgen kunnen doen.

11 januari 1972

Moeder, is het mogelijk om in jezelf het vermogen tot genezing te
ontwikkelen?

In principe is alles mogelijk door je bewust te verenigen met de Goddelijke
Kracht.

Maar er moet een methode gevonden worden, en die hangt af van het
geval en het individu.

De eerste voorwaarde is een fysieke natuur die energie geeft in plaats
van energie aan anderen te onttrekken.

De tweede onmisbare voorwaarde is te weten hoe je energie van
bovenaf kunt onttrekken, uit de onuitputtelijke, onpersoonlijke bron.

12 januari 1972

Zo geldt: hoe meer je uitgeeft, hoe meer je ontvangt, en word je een
onuitputtelijk kanaal in plaats van een vat dat zichzelf leegmaakt door te
geven.
Het is door standvastig streven dat je leert.
13 januari 1972

Oprechtheid, nederigheid, doorzettingsvermogen en een onverzadigbare
dorst naar vooruitgang zijn essentieel voor een gelukkig en vruchtbaar leven.
Bovenal moet je ervan overtuigd zijn dat de mogelijkheid tot vooruitgang
onbegrensd is. Vooruitgang is jeugd; Je kunt jong zijn op je honderdste.

14 januari 1972

Wanneer het lichaam de kunst heeft geleerd om voortdurend voort te gaan
naar een toenemende perfectie, zijn we goed op weg om de
onvermijdelijkheid van de dood te overwinnen.

16 januari 1972

335



Als de groei van het bewustzijn als het belangrijkste levensdoel zou worden
beschouwd, zouden veel moeilijkheden een oplossing vinden.
De beste manier om te voorkomen dat we ouder worden, is door
vooruitgang tot ons levensdoel te maken.
18 januari 1972

Door voortdurend te leren, niet alleen intellectueel maar ook psychologisch,
om vooruitgang te boeken in ons karakter, om onze kwaliteiten te cultiveren
en om onze tekortkomingen te corrigeren, zodat alles een kans kan zijn om
ons te genezen van onwetendheid en onvermogen — dan wordt het leven
enorm interessant en de moeite waard.

27 januari 1972

Sri Aurobindo kwam op aarde om de manifestatie van de supramentale
wereld aan te kondigen. En niet alleen kondigde hij deze manifestatie aan,
maar hij belichaamde ook deels de supramentale kracht en gaf ons het
voorbeeld van wat we moeten doen om ons voor te bereiden op deze
manifestatie. Het beste wat we kunnen doen is alles wat hij ons heeft verteld
bestuderen, ernaar streven zijn voorbeeld te volgen en ons voorbereiden op
de nieuwe manifestatie.

Dit geeft het leven zijn ware betekenis en zal ons helpen alle obstakels
te overwinnen.

Laten we leven voor de nieuwe schepping en we zullen steeds sterker
worden, terwijl we jong en vooruitstrevend blijven.

30 januari 1972

De energieén die mensen gebruiken voor voortplanting en die zo'n
overheersende plaats in hun leven innemen, zouden daarentegen
gesublimeerd en gebruikt moeten worden voor vooruitgang en hogere
ontwikkeling, om de komst van het nieuwe ras voor te bereiden. Maar eerst
moeten het vitale en het fysieke vrij zijn van alle verlangen — anders lokt men
onheil aan.

31 januari 1972

Het eerste wat het fysieke bewustzijn moet begrijpen, is dat alle moeilijkheden
die we in het leven tegenkomen voortkomen uit het feit dat we niet uitsluitend
op het Goddelijke vertrouwen voor de hulp die we nodig hebben.

336



Alleen het Goddelijke kan ons bevrijden van het mechanisme van de
universele Natuur. En deze bevrijding is onmisbaar voor de geboorte en
ontwikkeling van het nieuwe ras.

Alleen door ons volledig aan het Goddelijke te geven in volmaakt
vertrouwen en dankbaarheid, zullen de moeilijkheden worden overwonnen.

1 februari 1972

Wil je wat het Goddelijke wil, in alle oprechtheid, dan is dat de essentiéle
voorwaarde voor vrede en vreugde in het leven. Bijna alle menselijke ellende
komt voort uit het feit dat mensen er bijna altijd van overtuigd zijn dat ze beter
weten dan het Goddelijke wat ze nodig hebben en wat het leven hen zou
moeten geven. De meeste mensen willen dat andere mensen zich aan hun
verwachtingen en omstandigheden aanpassen aan hun verlangens — daarom
lijden ze en zijn ze ongelukkig.

Alleen wanneer men zich in alle oprechtheid aan de Goddelijke Wil
overgeeft, ervaart men de vrede en kalme vreugde die voortkomen uit het
opheffen van verlangens.

Het psychische wezen weet dit met zekerheid; dus door zich te
verenigen met zijn psychische vermogens, kan men het weten. Maar de
eerste voorwaarde is niet onderworpen te zijn aan zijn verlangens en ze te
verwarren met de waarheid van zijn wezen.

4 februari 1972

De eerste noodzaak voor ieder is zijn eigen transformatie, en de beste manier
om de wereld te helpen is het Goddelijke zelf te realiseren.
5 februari 1972

In de diepten van ons wezen, in de stilte van de contemplatie, overspoelt een
lichtende kracht ons bewustzijn met een immense en stralende vrede die alle
onbeduidende reacties overwint en ons voorbereidt op de vereniging met het
Goddelijke — het doel van het individuele bestaan.

6 februari 1972

Het doel en de bestemming van het leven zijn dus niet lijden en strijd, maar
een almachtige en gelukkige realisatie.
Al het andere is een pijnlijke illusie.
7 februari 1972

337



Toen de mensheid voor het eerst werd geschapen, was het ego het
verbindende element. Rond het ego werden de verschillende zijnstoestanden
gegroepeerd; maar nu de geboorte van de supermenselijkheid wordt
voorbereid, moet het ego verdwijnen en plaatsmaken voor het psychische
wezen, dat langzaam door goddelijke tussenkomst is gevormd om het
Goddelijke in de mens te manifesteren.

Het is onder psychische invloed dat het Goddelijke zich in de mens
manifesteert en zo de komst van de supermenselijkheid voorbereidt.

De psyche is onsterfelijk en het is via de psyche dat onsterfelijkheid
zich op aarde kan manifesteren.

Het belangrijkste is nu om je medium te vinden, je ermee te verenigen
en het de plaats te laten innemen van het ego, dat gedwongen zal worden
zich te bekeren of te verdwijnen.

8 februari 1972

Het eerste wat je onderweg leert, is dat de vreugde van geven veel groter is
dan de vreugde van nemen.

Dan leer je geleidelijk dat jezelf vergeten de bron is van onveranderlijke
vrede. Later, in deze zelfvergetelheid, vind je het Goddelijke, en dat is de bron
van een steeds toenemende gelukzaligheid.

Sri Aurobindo vertelde me ooit dat als mensen dit wisten en ervan
overtuigd waren, ze allemaal yoga zouden willen doen.

9 februari 1972

Het menselijk bewustzijn is zo verdorven dat mensen de ellende van het ego
en zijn onwetendheid verkiezen boven de stralende vreugde die voortkomt uit
een oprechte overgave aan het Goddelijke. Hun blindheid is zo groot dat ze
zelfs weigeren het experiment uit te proberen en liever onderworpen zijn aan
de ellende van hun ego dan de nodige moeite te doen om ervan af te komen.
Ze zijn zo volkomen blind dat ze niet zouden aarzelen om het
Goddelijke tot slaaf van hun ego te maken, als dat mogelijk was, om te
voorkomen dat ze zich aan het Goddelijke overgeven.
10 februari 1972

Allerhoogste Heer, leer ons stil te zijn, zodat we in de stilte Uw kracht kunnen
ontvangen en Uw wil kunnen begrijpen.
11 februari 1972

Wij willen ware dienaren van het Goddelijke zijn.
“‘Allerhoogste Heer, Volmaakt Bewustzijn, U alleen weet waarlijk wie
we zijn, wat we kunnen doen, welke vooruitgang we moeten boeken om in

338



staat en waardig te zijn U te dienen zoals we zouden willen. Maak ons bewust
van onze mogelijkheden, maar ook van onze moeilijkheden, zodat we ze
kunnen overwinnen om U trouw te dienen.”
Het allerhoogste geluk is ware dienaren van het Goddelijke te zijn.
14 februari 1972

Voor hen die altijd vooruit willen komen, zijn er drie belangrijke manieren om
vooruit te komen:

(1) Het veld van iemands bewustzijn verruimen.

(2) Steeds beter en vollediger begrijpen wat men weet.

(3) Het Goddelijke vinden en zich steeds meer overgeven aan zijn Wil.

Met andere woorden, dit betekent:

(1) De mogelijkheden van het instrument voortdurend verrijken.

(2) De werking van dit instrument onophoudelijk perfectioneren.

(3) Dit instrument steeds ontvankelijker en gehoorzamer maken voor het

Goddelijke.

Steeds meer dingen leren begrijpen en doen. Zichzelf zuiveren van
alles wat iemand ervan weerhoudt zich volledig over te geven aan het
Goddelijke. Zijn bewustzijn steeds ontvankelijker maken voor de Goddelijke
Invioed.

Men zou kunnen zeggen: zich steeds meer verruimen, zich steeds
meer verdiepen, zich steeds meer volledig overgeven.

15 februari 1972

Wat gewoonlijk trouw wordt genoemd, is een nauwgezette naleving van de
beloften die men heeft gedaan. Maar de enige ware en bindende trouw is
trouw aan het Goddelijke — en dat is de trouw die we allemaal zouden moeten
verwerven door oprechte en volgehouden inspanning.

Wanneer het hele wezen, in al zijn delen en al zijn activiteiten, in alle
oprechtheid tot het Goddelijke kan zeggen:

"Wat U ook wilt, wat U ook wilt",
dan is men goed op weg naar ware trouw.

17 februari 1972

Het leven op aarde is in wezen een veld van vooruitgang. Maar hoe kort is het
leven voor alle vooruitgang die geboekt moet worden!

Je tijd verspillen met het zoeken naar bevrediging van je onbeduidende
verlangens is pure dwaasheid. Waar geluk is alleen mogelijk wanneer je het
Goddelijke hebt gevonden.

19 februari 1972

339



Allerhoogste Heer, Volmaaktheid die we moeten worden, Volmaaktheid die
we moeten manifesteren.
Dit lichaam leeft alleen door U en blijft U herhalen: "Wat U ook wilt, wat
U ook wilt" tot de dag dat het automatisch zal weten wat U wilt, omdat zijn
bewustzijn volledig verenigd zal zijn met het Uwe.
23 februari 1972

Geef dat ik mij bewust mag worden van Uw Aanwezigheid.
9 maart 1972

Heer, wij smeken U, geef dat niets in ons Uw Aanwezigheid mag verwerpen
en dat we mogen worden wat U wilt dat we zijn; geef dat alles in ons zich mag
conformeren aan Uw Wil.

12 maart 1972

Heer, geef ons de stilte van Uw contemplatie, de stilte rijk aan Uw effectieve
Aanwezigheid.
13 maart 1972

Geef dat onze stilte gevuld mag zijn met Uw Aanwezigheid en dat we ons
daar volledig van bewust mogen zijn.
Geef dat we mogen weten dat U ons leven, ons bewustzijn en ons
bestaan bent, en dat zonder U alles slechts illusie is.
14 maart 1972

Geef dat we ons mogen identificeren met Uw Eeuwige Bewustzijn, zodat we
werkelijk mogen weten wat Onsterfelijkheid is.
16 maart 1972

Om ons voor te bereiden op onsterfelijkheid, moet het bewustzijn van het
lichaam zich eerst identificeren met het Eeuwige Bewustzijn.
17 maart 1972

Een vijftienjarig meisje vroeg: "Wat is Waarheid?"
Ik antwoordde: "De Wil van de Allerhoogste Heer."

340



Het is een onderwerp voor contemplatieve meditatie.
18 maart 1972

Deze waarheid die de mens tevergeefs heeft gezocht te kennen, zal het
geboorterecht zijn van het nieuwe ras, het ras van morgen, de supermens.

Leven volgens de Waarheid zal zijn geboorterecht zijn.

Laten we ons best doen om de komst van het Nieuwe Zijn voor te
bereiden. Het denkvermogen moet stil worden en vervangen worden door het
Waarheidsbewustzijn — het bewustzijn van details in harmonie met het
bewustzijn van het geheel.

19 maart 1972

341



Noot over de teksten

De veertien correspondenties in dit deel werden eerst afzonderlijk
gepubliceerd in boeken en tijdschriften uitgegeven door de Sri Aurobindo
Ashram. De meeste ervan verschenen in het Bulletin van Sri Aurobindo
International Centre of Education, een tweetalig kwartaalblad in het Frans en
Engels, of in Mother India, een maandblad in het Engels. De
correspondenties werden voor het eerst gezamenlik in het Engels
gepubliceerd in 1987 in de eerste editie van dit deel. Ze werden voor het eerst
gezamenlijk in het Frans gepubliceerd in 1994, onder de titel Quelques
Reponses de la Mére-1.

Twaalf van deze correspondenties waren geheel of gedeeltelijk in het
Frans geschreven; twee waren volledig in het Engels. De oorspronkelijke
vertalingen van het materiaal in het Frans werden herzien voor publicatie in
1987 in de eerste editie.

In vijf correspondentie is een deel van het oorspronkelijk gepubliceerde
materiaal verwijderd — namelijk de korte woorden van bemoediging of
bezorgdheid van de Moeder (tenzij deze voorkomen in een langer antwoord),
haar opmerkingen en beslissingen over alledaagse zaken (tenzij deze haar
standpunt of werkwijze aangeven), en alle antwoorden van weinig algemeen
belang. In twee van de series is tot nu toe ongepubliceerd materiaal
toegevoegd.

De teksten van deze tweede editie (2003) zijn dezelfde als die van de
eerste editie, met uitzondering van de correctie van typografische fouten en
de herziening van enkele vertalingen.

Details over de afzonderlijke series volgen.

Serie Eén. Origineel in het Frans. Voor het eerst gepubliceerd in het Frans in
februari 1978 in Cahier nr. 31 van het Centre d'Etudes Sri Aurobindo (Parijs).
Vervolgens gepubliceerd in het Frans, met een Engelse vertaling, in het
Bulletin van augustus 1979. Hetzelfde materiaal is opgenomen in dit deel.

Serie Twee. Origineel in het Frans, met uitzondering van achtentwintig
antwoorden in het Engels. Eerst gepubliceerd in Engelse vertaling in My Little
Smile (1977). Ongeveer zestig procent van dat materiaal is hier opgenomen.
Daarnaast zijn er ongeveer vijffentwintig pagina's met nieuw materiaal,
geselecteerd uit de oorspronkelijke manuscripten, die voor het eerst in 1980
werden gepubliceerd. De volgende antwoorden van de Moeder zijn in het
Engels geschreven: de eerste zesde, achtste en tiende ongedateerde
antwoorden aan het begin van de serie; het antwoord van 14 december 1931;
de antwoorden in 1932 van 9, 14 en 15 juni; 25 juni (behalve de laatste notitie
van die datum); 27 juni en 1 juli; 20 juli (eerste antwoord van die datum); 21
juli (behalve de tweede en laatste notities); 29 juli (alleen de laatste alinea);
30 juli; 6, 10, 15, 16 en 25 augustus; 5 en 26 september; 9 november en 3
december; en het antwoord van 1940 beginnend met "Een jaar".

Serie Drie. Origineel in het Frans, met uitzondering van de twee antwoorden

van 6 september 1936, die in het Engels waren geschreven. Ongeveer een
kwart van de correspondentie werd gepubliceerd in de Bulletin-uitgaven van

342



augustus en november 1974 en februari 1975. De volledige correspondentie
verscheen in My Little Smile (1977). Ongeveer vijffendertig procent van het
geheel wordt hier gepresenteerd.

Serie Vier. Origineel in het Engels. De volledige correspondentie, met de
antwoorden van zowel Sri Aurobindo als de Moeder, werd voor het eerst
gepubliceerd in de uitgaven van oktober en november 1977 van Mother India.
Ongeveer de helft van de antwoorden van de Moeder is in deze uitgave
opgenomen.

Serie Vijf. Origineel in het Frans, met uitzondering van dertien antwoorden in
het Engels. Een klein deel van de correspondentie werd gepubliceerd in
Breath of Grace (1973), pagina's 94-105. Een uitgebreide selectie, met de
antwoorden van zowel Sri Aurobindo als de Moeder, werd geserialiseerd in de
Bulletin-uitgaven van februari, april en augustus 1980. Van dat materiaal is
ongeveer de helft van de antwoorden van de Moeder in deze bundel
opgenomen. De volgende antwoorden werden in het Engels geschreven: 14
maart en 22 augustus 1932, 6 en 9 maart 1934, 13 september 1937, 10 april
1942, 12 december 1953, 23 maart 1954, 26 januari 1956, en aan het einde
van de serie de ongedateerde antwoorden die begint met "Your going away",
"You need not", "Do not accept" en "Each time that" (behalve de zin "Vrede,
vrede, O mijn hart!", waarvan het origineel "Paix, paix, O mon coeur! is.

Serie Zes. Origineel in het Frans. Ongeveer twintig procent van de
correspondentie verscheen in Engelse vertaling in de Sri Aurobindo Circle van
1955. De volledige correspondentie verscheen voor het eerst in 1964 — in het
Frans als Quelques réponses de la Mere, en in het Engels als Some Answers
from the Mother. Hetzelfde materiaal wordt hier gepresenteerd. Deze serie is
niet in chronologische volgorde gerangschikt, zoals de andere, maar is
grofweg verdeeld in dertien secties naar onderwerp; dit is de vorm waarin
deze in 1964 werd gepubliceerd.

Serie Zeven. Origineel in het Engels. Ongeveer de helft van de
correspondentie werd gepubliceerd in Breath of Grace (1973), pagina's 182-
94. De volledige verzameling, met de antwoorden van zowel Sri Aurobindo als
de Moeder, werd gepubliceerd in de Bulletin-uitgaven van februari, april en
augustus 1981. Van dat materiaal verschijnen ongeveer de helft van de
antwoorden van de Moeder in deze uitgave.

Serie Acht. Origineel in het Frans. Eerst gepubliceerd in het Frans, met een
Engelse vertaling, in Mother India van februari tot augustus 1960. Hetzelfde
materiaal, in chronologische volgorde, verschijnt hier.

Serie Negen. Origineel in het Frans. Ongeveer de helft van deze antwoorden
werd gepubliceerd in het Franse origineel, met een Engelse vertaling, in de
Mother India-uitgaven van juni, augustus, oktober en december 1960. Twee
andere antwoorden verschenen in de Bulletin-uitgaven van augustus 1962 en
februari 1963. De rest van het materiaal werd voor het eerst gepubliceerd in
1980 in de eerste editie van deze uitgave.

343



Serie Tien. Origineel in het Frans. Voor het eerst gepubliceerd in het Bulletin
van april 1973 tot november 1975. Ongeveer tien procent van de brieven —
specifiek over onderwijs — werd in 1978 gepubliceerd in On Education,
Collected Works Volume 12, Deel Twee, Sectie VI. Het huidige deel bevat de
volledige correspondentie. De eerste zin van het antwoord van de Moeder
van 30 december 1964 was in het Engels geschreven.

Serie EIf. Origineel in het Frans. Eerst gepubliceerd in de Bulletin-uitgaven
van november 1978 en februari 1979.

Serie Twaalf. Origineel in het Frans. Eerst gepubliceerd in de Bulletin-
uitgaven van augustus en november 1970.

Serie Dertien. Origineel in het Frans. Eerst gepubliceerd in de Bulletin-
uitgaven van februari en april 1971. De derde alinea van het antwoord van de
Moeder van 6 september 1969 was in het Engels geschreven, evenals de
woorden "self-fulfilment”, "to be successful" en "self-realisation" in het
antwoord van 14 september 1969.

Serie Veertien. Origineel in het Frans. Eerst gepubliceerd in het Bulletin van
april 1972 tot februari 1973.

344



	Serie Een
	Brieven van de Moeder aan Haar Zoon

	Serie Twee
	Serie Twee
	Brieven aan een Sadhak


	Serie Drie
	Serie drie
	Brieven aan "Mijn kleine glimlach"


	Serie Vier
	Serie Vier
	Brieven aan een Sadhak


	Serie Vijf
	Serie Vijf
	Brieven aan een Kind


	Serie Zes
	Serie Zes
	Brieven aan een Jonge Sadhak


	Serie Zeven
	Serie Zeven
	Brieven aan een Sadhak


	Serie Acht
	Serie Acht
	Brieven aan een Jonge Begeleider


	Serie Negen
	Serie Negen
	Brieven aan een Jonge Leraar


	Serie Tien
	Serie Tien
	Brieven aan een Jonge Begeleider

	Serie Elf
	Serie Elf
	Brieven aan een Sadhak


	Serie Twaalf
	Serie Twaalf
	Brieven aan een Student


	Serie Dertien
	Serie Dertien
	Brieven aan een Student


	Serie Veertien
	Serie Veertien
	Brieven aan een Sadhak


	Noot over de teksten

